310 BULLETIN CRITIQUE

a I’Tran proprement dit (pp. 16-79). Evidemment, il a tendance & souligner ce qui corrobore ses
« conclusions » (ou plutdt : ses hypothéses ou conjectures), ce qui est suggestif mais demande
un examen plus approfondi.

La dernidre partie, consacrée aux conséquences des conversions (pp. 128-138), compléte les
chapitres IV (la conversion en tant que processus social : pp. 33-42) et V (le développement de
la société islamique en Iran : pp. 43-63) consacrés a I’Iran, et ou il interpréte les conflits sociaux
entre musulmans de différentes tendances par une lutte entre les représentants des différentes
vagues d’islamisation, rappelant les conflits entre Compagnons du Prophéte (divisés en Muhagiriin
et Angdr) et leurs descendants d’une part (‘Alides, Zubayrides), leurs adversaires d’autre part
(Omeyyades, voire *Abbasides qui se rattachent & Abl Hasim b. Muhammad b. al-Hanafiyya).
L’adoption et I’adaptation de I’Islam par les convertis Iui donnent un contenu pluri-ethnique/
universel qui constitue un ciment culturel autrement plus durable que la force (de ’armée, de
P’administration centrale, des clientéles politiques). La gestion des provinces par [’aristocratie
locale qui reprend & son compte le modéle califien est une évolution plus conforme aux moyens
de ’époque, méme si les historiens partisans d un pouvoir califal unitaire et centralisateur déplorent
le «déclin» du Xe siécle.

En outre le role de ’Iran + “Iraq dans I’élaboration et la diffusion de Ia civilisation d’inspiration
islamique et d’expression arabe a I’époque ‘abbaside (VIII®-X¢ siécles) démontre I’intégration
de I’ex-Empire sassanide dans l’aire culturelle islamique, alors que les provinces sémitiques de
I’ex-Empire byzantin (Egypte - Syrie-Palestine) ne reprennent le flambeau qu’a I’époque mam-
louke (XIVe-XVe siécles). Cette différenciation s’exprime linguistiquement par la ré-iranisation
de I'Iran & partir du X° siécle et "arabisation du Croissant fertile, tandis que le Magrib qui
s’islamise (comme I’Iran) ne se re-berbérise pas mais s’arabise progressivement. L’identité cultu-
relle étant islamique (jusqu’a la montée du nationalisme au XIX® siécle), une fois triomphant
numériquement (au XI° siécle), I’Islam durcit sa position a 1’égard des Dimmis (Chrétiens, Juifs,
Zoroastriens), tandis qu’il accueille les peuples convertis (Turcs en Orient, Berbéres au Magrib)
et combat les envahisseurs non musulmans (Croisés, Mongols) jusqu’a la victoire ou la conversion
(des II-Hans en Perse).

Au total, un essai pertinent, précieux, méme s’il convient de vérifier ses conclusions et d’affiner
ses analyses dans certaines régions.

Mohamed REKAYA
(Université de Paris-III)

Roy P. MoOTTABEDEH, Loyalty and leadership in an early islamic society. Princeton,
Princeton University Press, 1980. In-8°, xu + 210 p.

L’auteur consacre son livre & I’analyse sémantique du vocabulaire des sources arabes concer-
nant la structure sociale, telle que les historiens de la Cour biiyide, notamment Miskawayh, se
la représentent. L’étude s’attache particuliérement au °Irdq et a I’Iran occidental sous les
Biiyides (X°-XI° siécles).

BCAI 2 (1985) R.P. Mottahedeh: Loyalty and leadership in an early islamic society, recensé par M. Rekaya

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 3

L’introduction (pp. 3-39) définit le champ d’investigations qui part de la base : comment
les individus se représentent leurs liens avec 1’aristocratie et leur rattachement aux différentes
catégories de la société.

Le Chapitre « Loyauiés acquises » (pp. 40-96) examine les liens individuels établis volontaire-
ment vis-a-vis des détenteurs du pouvoir et de la hiérarchie politique. Les serments constituent
le moyen décisif, car leur caractére sacré est un atout puissant pour exiger le maintien de la
loyauté envers le bénéficiaire. Ainsi, le serment d’allégeance (Bay‘a) envers le souverain devrait
8tre inviolable, faute de quoi le musulman devient parjure. Néanmoins, I’armée “abbdside s’ha-
bitua & « vendre » son serment d’allégeance au Calife ou 4 ses Emirs, si bien que les serments
ne suffisent plus pour maintenir la loyauté entre Califes et sujets, Califes et Emirs, Emirs et
délégués-administrateurs. Un second moyen de s’attacher les individus consiste dans ’octroi
de bienfaits (ni'ma) en faveur de subordonnés bien choisis. Le bénéficiaire doit fidélité (wafd’),
donc allégeance envers le donateur sous peine d’étre assimilé a un infidéle (kufr bi-l-ni'ma).
L’armée ‘abbdside glissa ainsi de la Bay‘a (sur laquelle il n’est plus possible de revenir) au Sukr
al-ni*ma (qui permet d’interrompre la fidélité en fonction du montant du bienfait). Pour stabiliser
les loyautés acquises, les Califes eurent recours au patronage (istind’) & I’égard des soldats-esclaves
(gulam, pl. gilman), souvent d’origine turque, élevés comme enfants-adoptifs, systéme repris
par les Biiyides, « parents-nourriciers » de générations de soldats auxquels on inculquait obéis-
sance et gratitude 4 Végard de I’émir. Ce patronage fut étendu aux Kuztab des Diwans dontla
plupart débutérent leur carriére chez un « patron» de ’administration centrale.

Ces loyautés allant & l’individu (non & I’Etat), les liens ainsi acquis avaient coutume de
s’éteindre avec les hommes qui les avaient contractés, d’oll le renouvellement des allégeances
a I’avénement de nouveaux califes, émirs, et autres patrons.

Les serments des traités (‘akd) garantissent la loyauté, si bien qu’ils furent étendus & I'investi-
ture des gouverneurs de provinces autonomes.

Quant au veeu, il s’agit d’un serment unilatéral, puisque dans 1’amadn, il s’agit de définir I’atti-
tude future a I’égard d’un rebelle, méme si les raisons d’Etat poussaient au non-respect des
clauses de sauvegarde. Ainsi, Pintention (niyya) proclamée Pemporte sur I’acte futur, méme
s’il est contraire a ’intention.

L’auteur étudie ensuite les « loyautés de caiégories » (pp. 97-174). La valeur d’un individu
est appréciée A travers sa lignée (nasab), ses mérites (hasab) ou sa fortune (nasab), ce qui explique
la prééminence des familles sur les individus, bénéficiaires ou victimes de leurs ancétres, malgré
feur valeur personnelle.

La stratification sociale est traduite par fabagdt, qu’on retrouve partout : la population est
disposée en espéces humaines (gins), en catégories professionnelles (sinf) liées par des intéréts
communs : les kuttdb sont les hommes de plume tandis que le gund se limite au service militaire,
ces deux catégories spécialisées formant la passa (les hommes du souverain), par opposition
au commun du peuple (‘@mma), subdivisé en « troupeau» (ra‘iyya) et en dirigeants (ra’is, pl.
ru'asa’; a’yan), lesquels constituent un groupe intermédiaire & cause de leur influence sociale
due & un consensus informel.

L’auteur distingue les loyautés négatives (établies contre une menace extéricure par un
leader/ra’is) de celles qui sont positives (dans le cas de t@’ifa = faction urbaine). Il faut relever

46

BCAI 2 (1985) R.P. Mottahedeh: Loyalty and leadership in an early islamic society, recensé par M. Rekaya
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

312 BULLETIN CRITIQUE

I’absence de la Futuwwa, de 1a Himdya et d’une intégration insuffisante des travaux sur certains
groupes urbains, qui s’explique par le parti-pris de I'auteur de partir d’analyses fines et fort
suggestives de la terminologie.

Le dernier chapitre est consacré & «justice, royauté et forme de la société » (pp. 175-90).
Etant donné ’interférence des liens individuels avec les liens de catégories multiples, la cohésion
et la stabilité de la société devraient &tre assurées par le souverain. La conception de la justice
(adl) équivaut 4 un équilibre entre les différentes catégories et le « désordre » (zulm) aboutit a
un déséquilibre. Le souverain (malik) devrait &tre situé au-dessus de la mélée et veiller & ce que
chaque intérét soit préservé, ni plus ni moins. Ce rdle d’arbitre est facilité par le fait qu’il est
le seul & se sitner au-dessus des catégories et des hiérarchies pour maintenir la coexistence paci-
fique des groupes d’intéréts. En fait, ces conceptions idéales furent rarement observées, si bien
qu’il faut situer nettement les textes dans leur contexte, pour ne pas confondre histoire et repré-
sentation des faits par des historiens moralistes comme Miskawayh.

Si Iauteur ne conclut pas, c’est qu’il estime que les synthéses seront faites ultéricurement 2
partir de ce genre de contributions (qui rappellent les travaux de J. van Ess dans le domaine de
I’Islamologie). Ce renouvellement méthodologique constitue 1’apport fondamental de Roy
P. Mottahedeh (!), méme si chacun a des réserves ou des observations sur telle ou telle partie
de son ouvrage.

Mohamed REKAYA
(Université de Paris-IiI)

Jacob LassNgr, The Shaping of “Abbasid Rule. Princeton, Princeton University Press,
1980. In-8°, 328 p. '

Pour des raisons diverses, la premiére époque abbasside attire I’attention des historiens en
ce début des années 80. Lorsqu’elie n’est pas I’objet exclusif de la recherche comme c’est le cas
de ’'ouvrage de Lassner, elle en constitue un point non négligeable : on pense au Slaves on horses,
The evolution of the islamic polity de Patricia Crone (Cambridge University Press, 1980) (2 et,
pourquoi pas, au Slaves soldiers and Islam : the genesis of a military system de Daniel
Pipes (Yale University Press, 1981). Un peu de recul par rapport & la parution de ces
ouvrages (et c’est notre situation aujourd’hui) permet de voir en quoi leurs démarches sont
différentes.

Le livre de Lassner se présente comme une suite d’études assez ponctuelles et limitées sur
I’élaboration du pouvoir abbasside. Au départ il n’y avait, dit-il, qu’un mouvement révolution-
naire; ce mouvement s’est constitué en gouvernement établi : il faut donc suivre cette évolution
a travers 'examen d’une série d’étapes qui furent autant de solutions apportées a des problémes

{1} Une traduction frangaise est en cours, sous forme de maiirise d’anglais & Paris-III (1984/85).
®) Voir p. 317, le compte-rendu de Décobert.

BCAI 2 (1985) R.P. Mottahedeh: Loyalty and leadership in an early islamic society, recensé par M. Rekaya

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



