308 BULLETIN CRITIQUE

de savants, écrivant dans des langues diverses, sans qu’aucun nom important semble omis; et
le jeune chercheur peut ainsi découvrir les liens existant entre spécialiste, direction de recherche
et problématique nouvelle.

Avec ce manuel, Claude Cahen met a la disposition de tous sa vaste érudition et le fruit de
sa longue expérience d’enseignant et de chercheur. On ne peut que lui en &tre reconnaissant.
A temps et & contre-temps, ce grand savant a rappelé que, pour I’Orient musulman, comme pour
tout autre secteur, I’histoire devait 8tre pratiquée avec les méthodes et les qualités d’esprit qui Iui
sont propres : le gofit de la précision et de I’exactitude, I’esprit critique, le sens de I’évolution
et des relations réciproques, la confrontation avec des sociétés apparentées. Ce petit livre en
offre une belle lecon et en donne les moyens. :

Frangoise MICHEAU
(Université de Paris 1)

Richard W. BuLLIET, Conversion to Islam in the medieval period. An essay in quantitative
history. Cambridge, Mass. and London, Harvard University Press, 1979. In-8°,
vl + 158 p.

Paru il y a cing ans, I’essai de Richard W. Bulliet mérite d’étre souligné en raison de I’appli-
cation de I’histoire quantitative & I’Islam du haut moyen 4ge. Le processus de conversion & la
nouvelle religion de ’Empire conquis par les Arabes en un siécle (634-732) est analysé grice a
I'utilisation des dictionnaires biographiques, des Tabagat et des apports des méthodes mathé-
matiques et de I’ordinateur. Il y a 14 un renouvellement méthodologique qu’il faut saluer d’autant
plus que ’histoire de I'Islam médiéval souffre d’un décalage par rapport a 1’état des recherches
sur ’Occident chrétien contemporain.

R.W. Bulliet tente de reconstituer la chronologie des conversions & I’Islam en analysant les
noms des musulmans qui remontent & un ancétre non musulman. Cette distinction est plus nette
chez les Iraniens, point fort de sa démonstration. Ainsi, Yahya b. Halid b. Barmak, vizir de Hartin
al-Rafid, permet de situer la conversion des Barmakides a I'[slam sous (Barmak ou) son fils
Halid; de mé&me “Ali b. “Isa b. Mahan, chef des Abna’ 4 Bagdad, et promoteur de la guerre civile
entre Amin et al-Ma’miin fils d’al-Rasid, a un grand-pére zoroastrien. Ce procédé commode
n’est pas toujours évident : en effet, un certain nombre de convertis sont connus par leur nom
pré-islamique comme Muhammad b. Qarin, prince-gouverneur du Tabaristin sous al-Ma’miin,
et célébre sous le nom de Mazyar; ou bien al-Hasan b. “Abd Alldh plus connu sous le nom de
Babak Hurram-din; ou encore Haydar b. Qawus, célébre général d’al-Mutagim, plus connu
sous le nom d’Afsin (d’Usriisana). A plus forte raison, les noms chrétiens ou juifs peuvent étre
confondus avec certains noms musulmans d’origine biblique comme Ishiaq, Hariin, “Tsa, ITbrahim
et bien d’autres. Ainsi, Ia datation des conversions est indicative et la courbe dessinée est plutdt
approximative (jusqu’a plus ample informé). Il n’en reste pas moins que les courbes en cloche
et en S sont fort suggestives quant au processus d’islamisation formelle. Les variations régionales

BCAI 2 (1985) R.W. Bulliet: Conversion to Islam in the medieval period, recensé par M. Rekaya

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 309

(Iran, ‘Irdq, Syrie, Egypte, Ifrigiva, Andalus), quant a la diffusion de I'innovation (c’est-a-dire
I’Islam), sont remarquables. En effet, la périodisation est intéressante & mettre en rapport avec
Ihistoire de la centralisation du pouvoir califal et les conclusions sont pertinentes et/ou
paradoxales :

— le premier siécle de la domination arabe (650-750) aboutit & un faible taux de conversion
des populations conquises (moins de 10 %), car les Omeyyades faisaient une discrimination
entre Musulmans-Arabes/conquérants et Musulmans-Mawali/conquis.

— la « révolution » “abbaside établit le principe de I’égalité et de la fraternité entre Musulmans
(Arabes et Mawdli), si bien qu’en un siccle (747-847) I’« Iran », qui constituait la base poli-
tique et sociale du nouveau régime “abbéside, devint en majorité musulman (prés de 50 %
de convertis).

— le «second siccle “abbéside » (847-946) confirma cette évolution irréversible et le taux des
Zoroastriens sous I’« interméde iranien » (945-1055) est stabilité a 20 % de la population.

A partir de 13, R.W. Bulliet interpréte les révoltes purramites des VIII-IX®® siécles comme des
mouvements anti-islamiques, destinés & stopper l’avancée de la nouvelle religion au nom du
néo-mazdakisme, hérésie zoroastrienne. L’échec de ces révoltes aboutit a une reléve par des
mouvements d’opposition au sein de I’Islam, notamment §i‘ites-zaydites ou ismaéliens (IX-X°*
siécles). Finalement, au moment ou ’Islam triomphe, le califat se vide de sa substance au X°
siécle, comme un patriarche dont la tutelle et la protection ne sont plus indispensables & la majo-
rité de l’enfant.

Nous ne suivrons pas tous les rapprochements faits par ’auteur pour interpréter ses courbes
de conversions en « Iran », car rien n’est moins sir que ’assimilation courante du hurram-din
4 une résurgence du mazdakisme, noyé dans le sang en 527/28 (1), De méme, la représentation
d’un pouvoir central fort aux VII-VII-IX®® siécles ne résiste pas a I’examen critique : au VII®
comme au X° siécle, les différents gouverneurs investis par le calife, source du pouvoir Iégitime,
bénéficient d’une trés large autonomie de facto, pour des raisons multiples, y compris de distance
entre la capitale et les chefs-lieux de province, méme si I’Empire est profondément transformé
au X° par rapport au VII® siécle. Autrement dit, il convient, lorsqu’on observe des coincidences
chronologiques entre deux phénoménes, de ne pas y voir nécessairement des rapports de cause
a effet.

Ces précautions se justifient davantage lorsque R.W. Bulliet transpose son modéle iranien
aux autres régions du monde musulman, au Masriq puis au Magrib, ot il dispose d’une docu-
mentation moins riche et d’éléments d’appréciation moins bien établis que pour le Hurasin
(X°-XII® s.) quiil a étudié magistralement ?). Cependant, on Tui saura gré d’avoir étendu Iui-
méme le champ de ses investigations au “Triq (pp. 80-91), & I’Egypte et I'Ifrigiya (pp. 92-103),
a la Syrie (pp. 104-113) et I’Andalus (pp. 114-127), aprés avoir consacré I’essentiel de son ouvrage

() M. Rekaya, « Le Huramm-din et les révoltes ) R.W. Bulliet, The patricians of Nishapur, a
Qurramites 3 I’époque’ abbaside (VIII*-IXCsiécles)» - study in medieval islamic social history. Cambridge,
in Studia Islamica, LX 1984. Mass., 1972.

46

BCAI 2 (1985) R.W. Bulliet: Conversion to Islam in the medieval period, recensé par M. Rekaya
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

310 BULLETIN CRITIQUE

a I’Tran proprement dit (pp. 16-79). Evidemment, il a tendance & souligner ce qui corrobore ses
« conclusions » (ou plutdt : ses hypothéses ou conjectures), ce qui est suggestif mais demande
un examen plus approfondi.

La dernidre partie, consacrée aux conséquences des conversions (pp. 128-138), compléte les
chapitres IV (la conversion en tant que processus social : pp. 33-42) et V (le développement de
la société islamique en Iran : pp. 43-63) consacrés a I’Iran, et ou il interpréte les conflits sociaux
entre musulmans de différentes tendances par une lutte entre les représentants des différentes
vagues d’islamisation, rappelant les conflits entre Compagnons du Prophéte (divisés en Muhagiriin
et Angdr) et leurs descendants d’une part (‘Alides, Zubayrides), leurs adversaires d’autre part
(Omeyyades, voire *Abbasides qui se rattachent & Abl Hasim b. Muhammad b. al-Hanafiyya).
L’adoption et I’adaptation de I’Islam par les convertis Iui donnent un contenu pluri-ethnique/
universel qui constitue un ciment culturel autrement plus durable que la force (de ’armée, de
P’administration centrale, des clientéles politiques). La gestion des provinces par [’aristocratie
locale qui reprend & son compte le modéle califien est une évolution plus conforme aux moyens
de ’époque, méme si les historiens partisans d un pouvoir califal unitaire et centralisateur déplorent
le «déclin» du Xe siécle.

En outre le role de ’Iran + “Iraq dans I’élaboration et la diffusion de Ia civilisation d’inspiration
islamique et d’expression arabe a I’époque ‘abbaside (VIII®-X¢ siécles) démontre I’intégration
de I’ex-Empire sassanide dans l’aire culturelle islamique, alors que les provinces sémitiques de
I’ex-Empire byzantin (Egypte - Syrie-Palestine) ne reprennent le flambeau qu’a I’époque mam-
louke (XIVe-XVe siécles). Cette différenciation s’exprime linguistiquement par la ré-iranisation
de I'Iran & partir du X° siécle et "arabisation du Croissant fertile, tandis que le Magrib qui
s’islamise (comme I’Iran) ne se re-berbérise pas mais s’arabise progressivement. L’identité cultu-
relle étant islamique (jusqu’a la montée du nationalisme au XIX® siécle), une fois triomphant
numériquement (au XI° siécle), I’Islam durcit sa position a 1’égard des Dimmis (Chrétiens, Juifs,
Zoroastriens), tandis qu’il accueille les peuples convertis (Turcs en Orient, Berbéres au Magrib)
et combat les envahisseurs non musulmans (Croisés, Mongols) jusqu’a la victoire ou la conversion
(des II-Hans en Perse).

Au total, un essai pertinent, précieux, méme s’il convient de vérifier ses conclusions et d’affiner
ses analyses dans certaines régions.

Mohamed REKAYA
(Université de Paris-III)

Roy P. MoOTTABEDEH, Loyalty and leadership in an early islamic society. Princeton,
Princeton University Press, 1980. In-8°, xu + 210 p.

L’auteur consacre son livre & I’analyse sémantique du vocabulaire des sources arabes concer-
nant la structure sociale, telle que les historiens de la Cour biiyide, notamment Miskawayh, se
la représentent. L’étude s’attache particuliérement au °Irdq et a I’Iran occidental sous les
Biiyides (X°-XI° siécles).

BCAI 2 (1985) R.W. Bulliet: Conversion to Islam in the medieval period, recensé par M. Rekaya

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



