294 BULLETIN CRITIQUE

plutdt un recueil de passages paralléles concernant une méme doctrine. Sauf erreur, Daiber n’in-
dique d’ailleurs pas comment ont été sélectionnées les ceuvres auxquelles il est fait référence,
et I’on peut se demander parfois pourquoi certains textes ou certains auteurs sont mentionnés
et non pas d’autres (Ibn al-Haytam, par exemple, est absent, ou encore le Kitab al-Hudid
d’Avicenne est fréquemment cité, mais non point le Kitab al-Sifa’, etc.). A la suite du commen-
taire, se trouvent un considérable glossaire arabo-grec de 3788 termes, un glossaire inverse gréco-
arabe, une bibliographie de prés de 100 pages, un index des noms propres et des matiéres, et
des index des mots grecs, arabes, latins, syriaques.

Ce livre rassemble une somme trés importante d’informations non seulement sur ’Adetius
arabe, mais aussi sur tout ce qui touche a la transmission des ceuvres philosophiques ou scienti-
fiques du grec & 1’arabe. Si son orientation générale est philologique plutét que philosophique,
il est néanmoins appelé 4 servir de point de départ pour de nombreuses recherches sur la survie
de thémes présocratiques (ou stoiciens) dans la littérature arabe.

Henri HUGONNARD-ROCHE
(C.N.R.S., Paris)

AVICENNA LATINUS. Liber de Philosophia Prima sive Scientia Divina — Edition critique
de la traduction latine médiévale par S. van Riet. Introduction doctrinale par
G. Verbeke. Louvain (ou Louvain-la-Neuve) (E. Peeters) — Leiden (E.J. Brill).
I-IV, 1977. In-8°, 169 + 225 p. V-X, 1980. In-8°, 114 + (560-225) p. I-X, Lexiques
par S. van Riet, 1983. In-8°, 14 4 352 p.

Le plan de ce remarquable ouvrage apparalt assez clairement 2 la lecture des titres des trois
volumes qui le composent; on peut cependant le préciser. Les quelque deux cents pages, au total,
d’«introduction doctrinale » s’intitulent respectivement «le statut de la métaphysique » (t. I)
et « une nouvelle théologie philosophique » (t. IT); elles sont suivies dans chacun des deux premiers
volumes respectivement d’une quarantaine, puis d’une trentaine d’autres, consacrées a la tra-
duction latine et aux principes d’édition (avec diverses annexes dans le détail desquelles on ne
peut entrer ici); puis viennent le texte latin et la table des auteurs cités, dans chacun de ces deux
volumes toujours. Le troisiéme se compose de quatre parties : une courte introduction suivie
de « compléments de I’édition latine »; le lexique arabo-latin (p. 1-151), le lexique latino-arabe
(p. 153-345), la table de concordance des racines arabes aux lexiques arabo-latins des deux volumes
de la traduction latine du De anima d’Avicenne, dont 1’édition a été procurée par Mlle S. van
Riet en 1968 et 1972 (p. 347-352).

Les introductions doctrinales de M. G. Verbeke suivent le plan du texte avicennien, qu’elles
analysent avec beaucoup de précision, en prenant & 1’occasion le champ nécessaire pour en situer
les théses dans Phistoire : d’ol les excursus sur les notions de possible et de nécessaire dans la
philosophie antique (I, p. 43*-48%), sur I’étre (I, p. 63%-65%), les universaux (II, p. 3%-8%), I"éter-
nité du monde (11, p. 54*-58%*). Tout ccla est trés instructif; mais malgré sa lecture attentive et
perspicace, G.V., & mon sens, ne situe pas exactement les rapports entre I’essence et ’existence

BCAI 2 (1985) Avicenne: Avicenna Latinus. Liber de Philosophia Prima sive Scientia Divina, éd. critique de la traduction latine médievale par S. Van Riet, recensé par J.
Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 295

selon Avicenne (I, p. 78*-79*), faute d’avoir remarqué que pour lui I’essence est, de soi, étran-
gére a I’existence et & ses diverses déterminations, et que donc les relations de I’une a ’autre ne
peuvent se penser a la rigueur dans les termes de 1a métaphysique d’Aristote ni de celle de Thomas
d’Aquin. De méme 1’allusion 3 ce que doit Avicenne 4 « la doctrine religieuse de I’Islam » (II,
p. 2*) est trop rapide : la doctrine de 1’essence, précisément, prend place dans une controverse
théologique sur le statut de la chose inexistante, qui remonte au moins au 3¢/9¢ siécle, et dont
la tradition avicennienne latine n’a pas connaissance.

Le texte latin est un document de premiére importance dans I’histoire de la philosophie occi-
dentale; il y apparait dés la seconde moitié du 12° siécle, et 25 manuscrits en sont connus et
décrits (I, p. 123*-124%). Son influence sur la scolastique a été immense et variée, puisqu’elle
s’est exercée aussi bien sur Albert le Grand que sur Duns Scot, sur Thomas d’Aquin que sur
Henri de Gand (entre autres) : les historiens de la pensée médiévale latine ont donc 2 leur dispo-
sition, avec ces volumes, un instrument de travail précieux. Le texte est accompagné d’un appa-
rat critique latin, d’un apparat latino-arabe qui confronte le latin avec ’arabe de 1’édition du
Caire et son apparat, et de notes qui concernent le plus souvent la traduction. Comme un ou
deux des manuscrits latins sont antérieurs au plus ancien des manuscrits utilisés pour 1’édition
du Caire (I, p. 138*), ce texte et son second apparat permettent de réintroduire dans le texte
arabe des legons que les éditeurs du Caire n’avaient pas retenues (voir, exemple parmi d’autres,
II, p. 291-292) : le latin joue ici par rapport a I’arabe le r6le que ’arabe a pu jouer par rapport
au grec en d’autres circonstanges, et pour les mémes raisons. i

Les lexiques enfin sont une mine inépuisable. Le premier recense 958 racines arabes, et sous
chacune d’elles les diverses formes présentes dans le texte arabe sont notées, accompagnées de
la traduction latine avec sa référence (la racine est imprimée en caractéres arabes, les formes
en caractéres latins diacrités). Le second va inversement du mot latin 4 ’arabe, avec le numéro
de la racine. On peut & partir de 13 suivre autant de pistes qu’on veut dans cette double forét.
Par exemple, remarquer que le mot aeternus rend des mots des trois racines ABD, AZL, QDM;
mais que, outre aeternus, la premiére de ces racines peut donner en latin perpetuus, ou sempi-
ternus (semper) : donc, clivages sémantiques différents, et ambiguité de aeternus. Ou encore :
1a oll Avicenne a six mots pour nommer la matiére, le latin n’en a que trois. L’examen des termes
relatifs & la création montre le méme dépassement du latin par 'arabe : le seul mot creare (et
creator) rend quatre racines arabes — mais 3 la racine HLQ correspondent, outre creare, attri-
buere ens et Deus. Enfin, si 13 mots latins correspondent i hadata et 11 & hudiit, inversement
advenire et ses dérivés rendent 17 mots arabes appartenant 3 15 racines (dont HDT, HSL, SDR),
et esse, sous cette seule forme, traduit 34 expressions arabes (III, p. 213-214)! Le philologue,
le philosophe, pourront raisonner longuement sur ces exemples et sur d’autres : qu’il suffise
de les avoir évoqués.

On espére que ces quelques indications cursives auront donné une idée de la richesse de ces
trois volumes, évidemment indispensables 4 quiconque s’intéresse a la philosophie médiévale :
I’arabe, la latine, les deux ensemble.

Jean JoLivET
(E.P.H.E., Paris)

BCAI 2 (1985) Avicenne: Avicenna Latinus. Liber de Philosophia Prima sive Scientia Divina, éd. critique de la traduction latine médievale par S. Van Riet, recensé par J.
Jolivet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

296 BULLETIN CRITIQUE

AVERROES, Middle Commentary On Aristotle’s Categories, Critical Edition by Mahmud
M. Kassem, Le Caire, The General Egyptian Book Organisation, 1980. 160 p.

11 faut rendre hommage a la mémoire de M. Kassem (1913-1973) pour son entreprise — réalisée
en majeure partie de son vivant et heureusement mise & jour par MM. Butterworth et Haridi —
de publier I’ensemble des Commentaires d’Ibn Ru§d aux traités de 1’Organon d’Aristote.
Discréditées par les interprétes modernes de 1’Averroisme (1), c’est un ensemble d’ceuvres fonda-
mentales d’Ibn Rusd en Logique qui demeuraient mal connues, et qui méritaient d’&tre resti-
tuées dans leurs originaux arabes, et soumises aux recherches des historiens de la logique
classique, auxquels une ample et précise connaissance des ceuvres des logiciens arabes fait encore
défaut.

Les Commentaires d’Ibn Rusd & 1’Organon, au regard de I’histoire des textes et des doctrines,
sont d’un méme intérét que ses commentaires sur la Physique, la Psychologie ou la Métaphy-
sique d’Aristote. Son but y est aussi d’exposer la pensée d’Aristote et de résoudre, dans la
mesure de ses moyens, les apories qu’elle a suscitées par elle-méme, ou chez les commentateurs
de la tradition hellénistique ou arabe.

Le traité des Catégories, par le recensement des dix catégories qu’Aristote y propose, a toujours
suscité un vif intérét chez les philosophes. Les commentateurs anciens jusqu’a Avicenne, sans
mettre en doute I’authenticité du traité (%), se sont interrogés sur la nature de la doctrine des
catégories : constitue-t-elle une introduction a la logique (Porphyre, Ammonius), ou une intro-
duction générale & la Métaphysique (al-Fardbi et Ibn Sina)? Depuis le XIX° siécle, les travaux
sur les Catégories d’Aristote se sont multipliés, suscités par les progrés de la philologie d’une
part, et 1’intérét nouveau accordé par la philosophie kantienne & 1’élaboration d’une table des
catégories d’autre part (*). Dans le domaine des études arabes, le traité des Catégories avait aussi
depuis longtemps suscité 1’intérét des chercheurs. Th. Zenker publiait en 1846, la traduction
arabe du traité ). Khalil Georr publiait en 1948 une remarquable étude sur les versions
syro-arabes du traité (), :

Parmi les travaux des philosophes arabes sur cette ceuvre d’Aristote, ce sera le commentaire
d’Ibn Ruid qui paraitra le premier, dans 1’édition critique du Pére Bouyges (¢) & laquelle vient
succéder celle de M. Kassem ici présentée.

BCAI 2 (1985) Avicenne: Avicenna Latinus. Liber de Philosophia Prima sive Scientia Divina, éd. critique de la traduction latine médievale par S. Van Riet, recensé par J.

Jolivet
© IFAO 2026

) «cen’est pas ... dans la logique rochdienne
que git pour des modernes et pour nous en parti-
culier Pintérét que peut offrir le systéme d’lbn
Rochd » affirmait L. Gauthier, Ibr Rochd, p. 51.

(2) Authenticité mise en doute par les modernes
depuis les travaux de Jeager, voir un récent article
de B. Dumoulin pour le résumé de cette thése :
« Sur I'authenticité des catégories d’Aristote » dans
Concepts et catégories dans la pensée antique,
ouvrage collectif Paris, 1980, p. 23-32.

BCAl en ligne

) Voir I’excellente « Bibliographie annotée des
études principales sur les « Catégories» d’Aristote,
1774-1975», de Denis O’Brien, dans ’ouvrage
cité ci-dessus, pp. 1-22.

" J.T. Zenker, Aristotelis Categoriae graece,
cum versione arabica, Lipsiae, 1846.

%) Khalil Georr, Les catégories d’Avristote dans
leurs versions syro-arabes, Beyrouth 1948,

8 Averroés, Talhis kitab al-magalar, Bibliotheca
arabica Scolasticorum, série arabe, t. VI, 1932,

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



