BULLETIN CRITIQUE 289

le sens du texte en traduisant « voulut étre une essence détenant son existence d’elle-méme »
(p. 112) au lieu de « d’ol provient une existence ». Il est souvent question de I’influx (fayd) que
IIntellect fournit & ’Ame. Or Triki prétend que les Thwan écartent ici la notion d’influx; il
s’appuie sur une phrase (1..S., IV, 246-7; dans mon éd. 200-1) qui n’a aucune signification, mais
selon moi elle devient tout a fait claire si I’on remplace wa-law par wa-ma et la-ta’adda par
yata'adda : « Cette fourniture (madda) n’était pas un influx descendant de lui sur les étres subor-
donnés et [issu] de son essence sans qu’il ait eu & P’acquérir et en ait besoin, mais il la trouve
perpétuellement ... ». Triki se demande également si la perfection de ’Ame implique son rem-
placement par un autre agent pour gouverner la Nature; c’est le cas d’Adam céleste, non de
I’Ame. D’autre part, il pense qu’il y a une matiére spirituelle distincte de celle des corps opaques
et qu’a c6té d’une création 1égitime, 1’Ame fait une création batarde. C’est inadmissible. Dans
le texte sur lequel il s’appuie (Z.S., III, 332-3; dans mon éd. 353), il peut s’agir (s’il n’est pas
corrompu) de la forme psychique du corps. Quant & la « Forme préexistante » (pp. 61, 77, 79),
Triki suppose qu’elle est 1’Unicité divine; mais les Ihwan désignent par 1a les archétypes, tels
un point dans I’Intellect, hors de 1’espace et du temps.

Triki cite (notamment p. 46) des passages de la Gami‘a (I, 616-623) qui assimilent « I’Tmpé-
ratif divin» & un « étre » (Sahs), a '« Homme-sciences », a la « Faculté 1égislatrice ». Je me
demande si les IThwan n’assimilent pas ’archétype de I’Ame adamique, et plus particulierement
de Mahomet et du Qa’im, au kun créateur, comme Gabir et d’autres auteurs postérieurs y assi-
milent “Ali.

Enfin, Triki suppose que les épitres ont été rédigées dans un groupe étranger & la descendance
de Muhammad ibn Isma‘il (il fait état de I’expression « se déplaca dans une autre maison », mais
il s’agit d’une « maison » astrologique), Qarmates et Fatimides ayant écarté ce dernier; sa
démonstration ne me convainc pas. Je crois avoir prouvé que les Thwan étaient partisans des
Fatimides. Contrairement a ce que dit Triki, ils ne sont pas représentatifs des Qarmates, mais
ceux-ci, ou en tout cas une secte de Mubarakiyya extrémistes proches d’eux, comme j’essaie
de le montrer dans une étude en cours, seraient plutdt représentés par les auteurs des écrits
gabiriens, méme si, comme je le crois, un ou plusieurs de ces derniers ont pu collaborer a
certaines épitres des Thwan.

Je ne suis nullement d’accord non plus avec les arguments que développe Triki pour proposer
une date de rédaction des épitres, car, faisant état d’une donnée astronomique, il I’interpréte
de facon tout a fait arbitraire et néglige les précisions qu’elle fournit.

Yves MARQUET
(Paris)

Ian Richard NerTON, Muslim Neoplatonists. An Introduction to the Thought of the Brethren
of Purity. Londres, George Allen and Unwin, 1982.

L.R. Netton a divisé son livre en six chapitres dont certains comportent un certain nombre de
subdivisions. I/ Les Ihwdn al-Safd’ et leurs épitres (p. 1-8). 11} L héritage de la Gréce I (p. 9-32).

45

BCAI 2 (1985) I.R. Netton: Muslim Neoplatonists, an Introduction to the Thought of the Brethren of Purity, recensé par Y. Marquet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

290 BULLETIN CRITIQUE

1) Pythagore. 2) Platon. 3) Aristote. 111/ L’héritage de la Gréce II (p. 33-52) : Le néoplatonisme.
IV/ Le substrat chrétien et judaique (p. 53-77) : 1) Le christianisme et les épitres. 2) Le judaisme
et les épitres. V| Emprunts a la littérature (p. 79-94) : 1) Le vétement coranique. 2) Littérature
indienne. V1| Les IThwan al-Safa’ et les Ismailiens (p. 95-104). Conclusion : L’arche du salut
(p. 105-108).

Dans le premier chapitre, [.R. Netton dit qu’a part le fait que les auteurs ont vécu i Basra,
tout le reste est conjectural. Avant de tenter une identification des auteurs, il pense utile (p. 4)
de donner une réponse a certains problémes, notamment celui des influences grecques ou autres.
La question des sources est ainsi traitée dans quatre chapitres de facon synthétique et par
la-méme souvent imprécise. C’est par ce biais et donc indirectement qu’il aborde la doctrine
des Thwan. S’agissant de I'influence de Pythagore et de la théorie des nombres, il croit trouver
au nombre 4 une importance exceptionnelle. On va y revenir. 11 prétend aussi que les IThwan
n’ont pas adopté la théorie pythagoricienne de la réincarnation. Or les Thwan rejettent ’idée
de transmigration des &mes, mais croient a la réincarnation des dmes encore insuffisamment
pures, ce qu’ils illustrent notamment par leur interprétation du verset « Chaque fois que leurs
peaux sont cuites (par la corruption), nous leur en donnons d’autres (par génération) » (Coran,
1v, 56).

Les pages relatives a Aristote sont intéressantes, mais Netton se borne a examiner les traités
de logique et omet volontairement le probléme des « Sciences physiques et naturelles », oll pour-
tant il efit été fort utile de délimiter exactement I’apport aristotélicien. Netton souligne la prédo-
minance de ’influence néoplatonicienne, qui se manifeste notamment dans les deux concepts
fondamentaux d’émanation et de hiérarchie. Il prétend que les Ihwan, contrairement & Plotin,
ne considérent pas la matiére comme un principe du mal. Or les Ihwan précisent que le mal est
dh a la matiére, qui, seule & seule avec sa nature, reviendrait & son état premier, informe. La
question e0t mérité d’étre approfondie.

Netton estime que I’aspect néoplatonicien de Dieu est un peu confus dans ’esprit des Ihwan
et qu’il n’est donc pas étonnant qu’on ait eu du mal & déterminer si ceux-ci considéraient Dieu
comme étant dans ou au-dela de I’existence (pp. 38-40). Il observe aussi que si Dieu est consi-
déré comme n’ayant pas d’attributs, on ne peut dire qu’il est doué de volonté. Or il n’y a 13, je
pense, aucune obscurité dans Pesprit des Ihwan. Pour eux, toutes les créatures tiennent leurs
attributs du Créateur. Celui-ci a donc ces attributs, mais non distincts de son unité et sur un
mode incomparablement supérieur, et inimaginable. Dieu, contrairement aux créatures, n’a que
les attributs positifs, par exemple la science et non 'ignorance. De méme, ["homme pensant a
Dieu, I’Un et Seul, croirait qu’ll n’a pas d’existence réelle; or en fait, Il est I’« Existence pure »
(1.8., 111, 342), les créatures, elles, ayant a la fois I'inexistence, et ’existence que Dieu leur préte.
C’est d’ailleurs une conception commune a tous les auteurs ismailiens.

Netton voit aussi une contradiction entre la croyance des Thwan dans le libre arbitre et leur
croyance en l’astrologie. Mais il n’y a pas plus de contradiction que dans tout autre systéme.
Pour eux, I’Ame est libre dans la mesure o1 elle n’est plus obnubilée par la matiére, soumise, elle,
au gouvernement des astres.

A plusieurs reprises, notamment a la fin du dernier chapitre, Netton affirme péremptoirement
que «les Thwin ne sont pas ismailiens ». Il présente quelques arguments.

BCAI 2 (1985) I.R. Netton: Muslim Neoplatonists, an Introduction to the Thought of the Brethren of Purity, recensé par Y. Marquet

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 291

I Les Thwan n’attribuent 3 I'imimat qu’un rdle inférieur et affirment pouvoir se passer
d’imam. Et Netton cite (p. 99) un texte envisageant le cas ol les quarante qualités requises d’un
imam ne sont pas réunies en un seul homme et en tire la conclusion qu’un imam est « superflu »
pourvu que toutes ces qualités soient présentes dans une communauté unie (p. 102-3). L’existence
de ce texte est un argument qui mérite considération, mais il ne suffit pas a Iui seul. J’ai déja dit
que la méme idée a été exprimée par Farabi : sans doute était-ce un théme courant a 1’époque.
J’ai écrit aussi que les Qarmates s’étaient peut-étre inspirés de cette idée en instituant dans leur
mouvement une direction collégiale. Quant aux Ihwan, peut-&tre ont-ils songé, en écrivant ce
texte, aux communautés ismailiennes isolées. Par contre, ils écrivent (IV, 379) : « Le temps ne
saurait étre dépourvu d’un imam, qui est la  preuve > de Dieu sur ses créatures; or Dieu ne sup-
prime pas sa  preuve * et ne coupe pas le lien tendu entre Iui et ses serviteurs ». Ils écrivent aussi :
« Pour les uns, il doit &tre le meilleur aprés le prophéte et le plus proche de lui par la généalogie;
pour les autres, ¢’est tout le contraire » (IIT, 493-7). Netton pense-t-il que les Ihwan se considé-
raient comme faisant partie de ces « autres » ? (Voir aussi ; IV, 73, 375). Ce qui est curieux, c’est
que Netton cite (p. 101-2) le passage ol les Ihwan disent que « ’imam est apparent au milieu
d’eux ». Mais alors, qui est cet imam, selon lui? Tout de méme pas 1’abbasside?

II. Abil Bakr est mentionné, comme ami du prophéte, aprés “Ali; puis c’est “Umar qui est
évoqué « avec le méme ton respectueux », incitant a lire certaines sourates. Enfin, “Utman, le
calife le plus abhorré des chiites, est donné, aprés Socrate et Jésus, comme modéle de résignation
et de renoncement (p. 100). A propos des deux premiers califes, Netton (p. 94) n’a pas remarqué
que le conte « indien » des corbeaux qui se choisissent pour roi un vieux faucon est une allusion
plus que transparente au califat d’Abit Bakr, ainsi qu’en témoigne P’introduction du conte
(111, 167). Une fois choisi, ce faucon énucléait les yeux des corbeaux et mangeait leur cervelle
(entendons : par ses fausses doctrines). Et le faucon qui lui succéda (donc ‘Umar) fut encore
plus cruel et plus odieux. Au reste, le fait que “Umar recommande de lire trois sourates relatives
aux Hypocrites, le fait aussi qu’il interroge le prophéte sur les anticalifes, ont vraisemblablement
pour but de faire ressortir (de fagon voilée) son hypocrisie : sans doute savait-il qu’il serait anti-
calife. Du méme coup, le passage relatif & “Utman (deuxiéme argument de Netton ayant une
apparence de solidité) peut suggérer que le prophéte avait fait connaitre 4 “Utméan tout son
avenir (Abbas Hamdani, lui, pense qu’il s’agit d’une interpolation).

III. Netton prétend que I'usage des mots « calife » et «imdm » est « vague et éclectique ».
Je trouve au contraire au mot imam un sens précis et au terme calife quatre acceptions déter-
minées. Netton remarque aussi qu’un « frére » est appelé a faire de sa raison son calife sur son
ame. Or, c’est un devoir aux yeux de tous les auteurs ismailiens : cela consiste & faire régner son
« Ame parlante » sur ses Ames « animale » et « végétative ». La raison, écrit Abti Ya'qiib (Ithar . . .,
p. 49), fut le premier envoyé de Dieu aux hommes.

IV. La figure du Mahdi attendu, dit aussi Netton (il vaudrait mieux dire ici du Qa’im
de la Résurrection), apparait rarement. Or, je constate qu’elle apparait trés nettement dans

45

BCAI 2 (1985) I.R. Netton: Muslim Neoplatonists, an Introduction to the Thought of the Brethren of Purity, recensé par Y. Marquet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

292 BULLETIN CRITIQUE

le «conte des animaux» sous la forme du roi des djinns et de "Ame parlante humaine
universelle.

V. Netton donne comme exemple du chiisme « relatif » des IThwan ’allocution du « Hurasanien
de Merv ». Or, celui-ci est le porte-parole des duodécimains et non le leur.

VI. Netton conclut que les IThwan ont remplacé le concept d’imdmat par celui de fraternité
(pp. 98, 102, 103). Or, celle-ci n’est autre que la Cité spirituelle, c’est-a-dire la da'wa ismailienne
(les Thwan s’élévent contre I’igma’). La da‘wa est aussi « 1’arche du salut », que Netton donne
pour titre & sa conclusion.

En réalité, I’ismailisme des Ihwan, contrairement a la thése de Netton, est partout manifeste.
Au chapitre V (p. 84), Netton observe que Noé est cité a co6té d’Abraham, Moise, Jésus et
Mahomet, comme 1égislateur (il dit que j’assimile /égislateur et imam en se référant & un article
de 1960, tout & fait périmé & mes yeux). Seules, je crois, des sectes ismailiennes croyaient a ’exis-
tence de sept ndtig-s, parmi lesquels ces cinq législateurs. De méme, la hiérarchie des cinq anges
transmetteurs de la révélation (Intellect, Ame, Israfil, Miba’il, Gibril) que les IThwin mentionnent
a propos du nombre cing (III, 208), ne se trouve pas, & ma connaissance, ailleurs que dans
P’ismailisme. Aprés avoir évoqué les notions de satr et de kasf (typiquement ismailiennes), Netton
mentionne (p. 100) les quatre «fétes» des Ihwan, sans voir qu’elles symbolisent les quatre
heptades d’imims qui constituent un cycle (d’un demi-millénaire). De méme, s’agissant de I’in-
fluence de Pythagore, il croit trouver chez les Ihwan une importance exceptionnelle au nombre
quatre, sans en déceler la raison. Or, c’est le nombre des propagandistes du rang le plus élevé,
mais aussi celui des quatre heptades, symbolisées par les quatre dges de la vie, les quatre saisons,
et surtout les quatre semaines du mois, (symbole qui se trouve chez les Thwidn comme chez
d’autres auteurs ismailiens). Mais Netton ne remarque pas 'importance capitale que les Thwan
attribuent aux nombres quatorze (nombre des imams de deux heptades : apogée et décadence,
ou clandestinité et remontée), et vingt-huit, nombre des imdms de quatre heptades. D’autre
part, il ne tient pas compte du poéme typiquement ismailien qui termine 1’épitre XLVIL. II néglige
aussi la fin de la derniére épitre, o il est question de la Sahdda et de la sincérité (ihlas) avec laquelle
on la prononce, sincérité qui consiste en « la connaissance de ses hudiid », c’est-d-dire qu’elle
contient tous les grades de la hiérarchie ismailienne.

Bref, la méthode utilisée par Netton, aborder la doctrine par le biais des sources, ne lui a pas
permis d’avoir une vue d’ensemble de cette doctrine. D’autre part, il semble n’avoir pas de ’is-
mailisme une connaissance qui fui aurait permis une vraie comparaison. Une derniére remarque.
Netton observe (p. 2) que la section « Sciences physiques et naturelles » se compose de dix-sept
épitres, nombre qui est une « figure clef» du corpus de Gabir. Remarque intéressante, bien qu’il
puisse s’agir d’un simple hasard. Mais puisque son livre est centré sur les sources, pourquoi
ne creuse-t-il pas la question alors que plusieurs traités gabiriens sont mentionnés dans nos
épitres ?

Yves MARQUET
(Paris)

BCAI 2 (1985) I.R. Netton: Muslim Neoplatonists, an Introduction to the Thought of the Brethren of Purity, recensé par Y. Marquet

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 293

Hans DAIBER, Aetius Arabus. Die Vorsokratiker in arabischer Uberlieferung. Wiesbaden,
Franz Steiner Verlag, 1980. In-8°, 1x-823 p.

11 s’agit de ’édition (accompagnée d’un abondant matériel d’érudition) de la traduction arabe
des Placita philosophorum d’Aetius, faussement attribués dés I’Antiquité a Plutarque. Ce
compendium doxographique, qui remonte & 150 ap. J.C. environ, est I’'une des sources les plus
importantes auxquelles les auteurs de langue arabe ont puisé leur connaissance des doctrines
présocratiques en matiére de philosophie et de science de la nature; il est aussi I’'une des sources
par lesquelles ces mémes auteurs ont connu la pensée stoicienne. Les diverses doctrines présentées
dans les Placita, explicitement attribuées a tel ou tel auteur de I’Antiquité, sont regroupées par
matiéres et classées en cing livres qui portent 1) sur les principes de la philosophie, et de la
science naturelle, 2) sur le monde et les corps célestes, 3) sur les météores et la terre, 4) sur ’ame
et les sens, 5) sur le corps et la biologie.

L’édition critique du texte arabe, faite & partir des trois manuscrits connus, est accompagnée
d’une traduction allemande. Pour la partiec de 'ouvrage concernant le monde céleste, & laquelle
je me suis particuliérement intéressé, la traduction est dans ’ensemble précise et fidéle, en dépit
de quelques inexactitudes, notamment a propos de falak rendu par « sphére » et non par « orbe ».
Dans I’introduction du livre, Daiber étudie d’abord (p. 4-15) la question de P'attribution de la
traduction arabe 4 Qustd ibn Luga, attribution qui ne se trouve que dans le Fihrist d’Ibn al-
Nadim. L’examen des critéres externes de chronologie et des critéres internes de langue ne per-
met pas une conclusion décisive sur ce sujet, mais divers indices suggérent que la traduction a
été faite directement du grec par un auteur de langue syriaque. Rien ne s’oppose donc, en I’état
actuel des connaissances, 4 ce que Qustd ibn Liaqa soit I’auteur de la traduction des Placita.
Le reste de I’introduction (p. 16-74) est consacré & une ¢tude méthodique et minutieuse de la
langue et de la technique de la traduction : le lexique, la syntaxe, les divers types d’erreurs et
leurs origines possibles sont longuement passés en revue. L’auteur souligne, a juste titre, au
terme de son examen que la critique philologique des traductions gréco-arabes doit prendre
en compte 1’état du lexique et de la phonétique hellénistique byzantine.

L’étude ainsi conduite est un exemple des travaux a entreprendre pour éclairer la difficile
question des traductions gréco-arabes. Elle est particuliérement intéressante dans le cas des
Placita, car la version arabe remonte, selon Daiber, & un état du texte antérieur 2 la « vulgate »
grecque. Les informations fournies par I’arabe sont donc recueillies par Daiber dans un apparat
critique particulier qu’il inclut dans son propre commentaire et qui suit le découpage du texte
selon ’édition grecque de H. Diels, Doxographi graeci (Betlin, 1879, 1958%) : pour chaque para-
graphe, 1’auteur note ’accord ou le désaccord de I’arabe (ou du grec qu’il est supposé traduire)
avec les diverses legons de 1’original. A cet apparat critique, qui rendra assurément service a la
philologie classique, fait suite, pour chaque paragraphe du texte, le commentaire proprement dit.
Dans celui-ci, I’auteur donne une collection de références bibliographiques sur les auteurs et les
doctrines cités dans les Placita, et sur la survie de ces doctrines dans les domaines syriaque et
arabe (les citations littérales des Placita qui figurent dans les textes arabes font 1’objet d’une
liste spéciale, p. 80-85). Le commentaire n’est donc pas une étude historique ou critique, mais

44

BCAI 2 (1985) I.R. Netton: Muslim Neoplatonists, an Introduction to the Thought of the Brethren of Purity, recensé par Y. Marquet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



