BULLETIN CRITIQUE 287

qu’il y a des questions qui n’ont cessé et ne cesseront de se poser 4 ’humanité. I s’agit d’en &tre
I’indomptable témoin : et par ce témoignage au présent d’en &tre ["avenir » (H. Corbin).

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

Ahmed Trixi, Néoplatonisme et aspect mystique de la création de 1I'Univers dans la Philo-
sophie des Thwan. Alger, SNED, s.d., 184 p. (Thése soutenue devant I’Université
de Paris IV le 30 Juin 1973).

Ce petit livre est dense et intelligent; il mérite donc d’étre lu. Mais ses conclusions me semblent
parfois hatives.

Constatant que ’homme est a la base du systéme philosophique des Thwan, ’auteur prend
deux points de départ, en relation avec la notion de macrocosme et de microcosme : leur doc-
trine sur la formation des étres, et un texte de la Gami‘a. Celui-ci mentionne ’Homme-cieux,
I’Homme-terre, ’'Homme-temps (Sahs zamani), en conformité avec la constitution du corps
humain; puis un quatriéme €tre, ’Homme parfait et universel (Insan kulli kamil), appelé aussi
Homme-sciences et Homme-religion (Sahs dini). Tous ces hommes, remarque-t-il, ont un
symbole commun : les sept phases de ’embryon. D’autre part, toutes les créatures passent par
quatre étapes : existence, subsistance, achévement, perfection. Les trois premiéres phases de
I’embryon sont une préparation a ces quatre étapes. Ainsi, s’agissant de ’"Homme-religion, les
missions d’Adam, Noé et Abraham correspondent aux trois phases du sperme chez ’homme;
celle de Moise, a la conception chez la mére (existence); celle de Jésus & la subsistance, celle de
Mahomet a I’achévement, et celle du Résurrecteur 3 la perfection et au dévoilement des réalités
divines. C’est pour connaitre celles-ci et par conséquent cet « Homme parfait » que les hommes
d’ici-bas ont été créés.

Jusque-ia, jlapprouve I'exposé de Triki, sauf lorsqu’il dit que les quatre étapes représentent
«la totalité de I’émanation divine » (p. 51); car elles sont un archétype au milieu de tous les
autres. La ol je ne suis plus d’accord, c¢’est lorsqu’il évoque un « Homme-intellect » et un
« Homme-ame » dont les Thwin ne parlent pas. Sa démonstration n’est nullement convain-
cante. En outre, Triki se trompe complétement dans son interprétation des « quatre fétes célé-
brées par les Ihwan ». Les comparant a la gestation, il les considére comme des périodes ol
«les chefs des Ihwan » ont le pouvoir, précédées de trois étapes du pouvoir politique en puis-
sance et suivies des huitiéme et neuviéme mois, c’est-a-dire de deux cycles de transition entre
deux pouvoirs politiques. Or je crois avoir montré que les huit mois de la gestation (le soleil par-
courant deux fois les signes) symbolisent les deux séries de quatre heptades du « millénaire ».

D’autre part a propos de ces divers « Hommes », Triki dit qu’ils forment un seul « Homme
parfait ». Je pense qu’ils servent surtout 2 illustrer Vinterdépendance des créatures et la « sym-
pathie universelle » ainsi que le réle joué par le nombre dans la création. Triki voit une contra-
diction entre des passages des épitres d’inspiration néoplatonicienne et d’autres passages selon

45

BCAI 2 (1985) A. Triki: Néoplatonisme et aspect mystique de la création de I’'Univers dans la philosopie des Ihwan, recensé par Y. Marquet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

288 BULLETIN CRITIQUE

lesquels les étres spirituels ont émané et ont été hiérarchisés d’un coup, hors du temps et de
I’espace. Il oppose donc procession directe, ou création instantanée par I'impératif divin, et
procession par intermédiaire. Il se demande si les Ihwéin n’ont pas cherché A satisfaire des fac-
tions diverses, et il fait appel aux réflexions sur la justice divine de Hamidi, selon moi aussi
¢loigné des premiers auteurs ismailiens que les néoplatoniciens de Platon. Pour ma part, je ne
vois 14 aucune contradiction. Pour Plotin, toute la création, méme matérielle, était prééternelle,
ce qui paraissait inadmissible 4 la plupart des musulmans. Les ismailiens excluent donc de la
prééternité la création matérielle, qui, aprés une premiére éducation de ’Ame, se réalisera pro-
gressivement, conformément & la science divine prééternelle et sans arrét soutenue par I'influx
divin fourni & P’Intellect, c’est-a-dire par « I'Impératif », qui, de la premiére création 3 la fin
du monde, est un seul et méme kun ininterrompu (1.S., IV, 204), contrairement i ce que Triki
semble suggérer. Triki lui-méme a pourtant trés bien vu que la « deuxiéme création » a pour but
de permettre aux &tres retardés par I’opacité de leur matiére de se rattraper, car selon leur proxi-
mité ou leur éloignement, ils reflétent plus ou moins bien les attributs divins.

A ce propos, en s’appuyant encore sur Hamidi, Triki prétend que les échelons hiérarchiques
des &tres ont été définis par le degré de leur obéissance & I’Appel divin et la valeur de leur Sahdda.
Pour Iui (p. 63), al-sa@big lahum ilayha signifie qu’il fut le premier & répondre 4 I’Appel et a donc
devancé tous les autres dans la manifestation des attributs divins. Selon moi, cela veut dire seule-
ment qu’il les regoit avant les autres. Hamidi n’y change rien, puisque tout est dans 1’omni-
science prééternelle de Dieu. D’autre part, si les &tres créent alors leur propre corps, c¢’est parce
que les facultés de I’Ame communiquent leur vie au corps en se conformant aux archétypes et
a I’Impératif divin. Comme le pense Triki, ’obéissance régit le passage & I’acte des étres. Mais
la perfection de I’Ame a commencé avec son activité d’artisan; et ne sera totale qu’avec la
remontée de toutes ses facultés. Triki prétend (p. 106) que les IThwan imputent la faute 3 I’Ame
elle-méme. Pour moi, c’est inexact, car il faut distinguer ’Ame parlante humaine universelle
(Adam céleste) de I’Ame universelle qui dans leur récit des « sept dormants » est sa « mére »,
I’Intellect étant son « pére». Triki a donc tort de s’étonner (p. 109) que pour Hamidi I’Ame
(en fait Adam) corresponde au 10° Intellect. Tous les auteurs ismailiens anciens sont embarrassés,
je crois, pour introduire I"histoire de la faute d’Adam dans le mythe de I’Ame néoplatonicienne;
leurs hésitations expliquent les différences entre auteurs. Kirmani a peut-étre adopté la succes-
sion des dix Intellects dans un but de clarification. J’ai "impression que pour les Thwin, Adam
céleste (la faculté la plus importante de 1’Ame) devant racheter sa faute, toutes les autres
facultés, notamment celles des astres, sont solidaires de lui; c’est avec empressement et pour
obéir & Dieu que toutes ont accepté de descendre pour assister sa remontée.

Triki a manifestement forcé le sens de certaines phrases. Il prétend que I’Ame a déchu parce
qu’elle s’est affirmée comme « une cause créatrice, contre la volonté divine », s’appuyant sur
un membre de phrase qu’il a traduit « I’image qu’elle avait imaginée et I’idée qu’elle avait
formée » (I.S., III, 102; dans mon éd., 88); selon moi cela signifie «la représentation qu’elle
en eut (dans son imagination, a la maniére des prophétes inspirés) et I’archétype qu’elle [eut a]
reproduire ». L’Ame, pleine de ces archétypes, est décrite comme étant en état de parturition.
De méme, Triki parle d’un mouvement « pénétrant cette idée » a partir du corps du monde,
alors qu’il s’agit de la « faculté psychique » se répandant dans le corps du monde. Il force aussi

BCAI 2 (1985) A. Triki: Néoplatonisme et aspect mystique de la création de I’'Univers dans la philosopie des Ihwan, recensé par Y. Marquet

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 289

le sens du texte en traduisant « voulut étre une essence détenant son existence d’elle-méme »
(p. 112) au lieu de « d’ol provient une existence ». Il est souvent question de I’influx (fayd) que
IIntellect fournit & ’Ame. Or Triki prétend que les Thwan écartent ici la notion d’influx; il
s’appuie sur une phrase (1..S., IV, 246-7; dans mon éd. 200-1) qui n’a aucune signification, mais
selon moi elle devient tout a fait claire si I’on remplace wa-law par wa-ma et la-ta’adda par
yata'adda : « Cette fourniture (madda) n’était pas un influx descendant de lui sur les étres subor-
donnés et [issu] de son essence sans qu’il ait eu & P’acquérir et en ait besoin, mais il la trouve
perpétuellement ... ». Triki se demande également si la perfection de ’Ame implique son rem-
placement par un autre agent pour gouverner la Nature; c’est le cas d’Adam céleste, non de
I’Ame. D’autre part, il pense qu’il y a une matiére spirituelle distincte de celle des corps opaques
et qu’a c6té d’une création 1égitime, 1’Ame fait une création batarde. C’est inadmissible. Dans
le texte sur lequel il s’appuie (Z.S., III, 332-3; dans mon éd. 353), il peut s’agir (s’il n’est pas
corrompu) de la forme psychique du corps. Quant & la « Forme préexistante » (pp. 61, 77, 79),
Triki suppose qu’elle est 1’Unicité divine; mais les Ihwan désignent par 1a les archétypes, tels
un point dans I’Intellect, hors de 1’espace et du temps.

Triki cite (notamment p. 46) des passages de la Gami‘a (I, 616-623) qui assimilent « I’Tmpé-
ratif divin» & un « étre » (Sahs), a '« Homme-sciences », a la « Faculté 1égislatrice ». Je me
demande si les IThwan n’assimilent pas ’archétype de I’Ame adamique, et plus particulierement
de Mahomet et du Qa’im, au kun créateur, comme Gabir et d’autres auteurs postérieurs y assi-
milent “Ali.

Enfin, Triki suppose que les épitres ont été rédigées dans un groupe étranger & la descendance
de Muhammad ibn Isma‘il (il fait état de I’expression « se déplaca dans une autre maison », mais
il s’agit d’une « maison » astrologique), Qarmates et Fatimides ayant écarté ce dernier; sa
démonstration ne me convainc pas. Je crois avoir prouvé que les Thwan étaient partisans des
Fatimides. Contrairement a ce que dit Triki, ils ne sont pas représentatifs des Qarmates, mais
ceux-ci, ou en tout cas une secte de Mubarakiyya extrémistes proches d’eux, comme j’essaie
de le montrer dans une étude en cours, seraient plutdt représentés par les auteurs des écrits
gabiriens, méme si, comme je le crois, un ou plusieurs de ces derniers ont pu collaborer a
certaines épitres des Thwan.

Je ne suis nullement d’accord non plus avec les arguments que développe Triki pour proposer
une date de rédaction des épitres, car, faisant état d’une donnée astronomique, il I’interpréte
de facon tout a fait arbitraire et néglige les précisions qu’elle fournit.

Yves MARQUET
(Paris)

Ian Richard NerTON, Muslim Neoplatonists. An Introduction to the Thought of the Brethren
of Purity. Londres, George Allen and Unwin, 1982.

L.R. Netton a divisé son livre en six chapitres dont certains comportent un certain nombre de
subdivisions. I/ Les Ihwdn al-Safd’ et leurs épitres (p. 1-8). 11} L héritage de la Gréce I (p. 9-32).

45

BCAI 2 (1985) A. Triki: Néoplatonisme et aspect mystique de la création de I’'Univers dans la philosopie des Ihwan, recensé par Y. Marquet
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



