BULLETIN CRITIQUE 285

annotation accompagne le texte méme, et permet notamment d’interpréter correctement le lexique
philosophique tres éclectique de 1’auteur. Au total, un livre riche, utile et ouvert, ou la qualité
de I’édition rehausse encore le plaisir de la lecture.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

Christian JAMBET, La logique des Orientaux — Henry Corbin et la science des formes.
Paris, Seuil, 1983, 319 p.

Dans son ceuvre pourtant trés vaste, et qui n’est encore que partiellement publiée, Henry
Corbin ne s’était guére arrété a développer les implications, pour la philosophie générale, de la
démarche des théosophes et mystiques musulmans qu’il avait étudiés. C’est & mettre en relief
ces implications que s’est attaché Christian Jambet, dans un essai d’une richesse et d’une fécon-
dité rares en ces temps d’inflation. Reprenant les principales intuitions et réflexions de ces
visionnaires et théosophes — parmi lesquels sont évoqués particuliérement Suhrawardi, Ibn
‘Arabi, Molla Sadra et Avicenne — il va en fait bien au-dela d’une simple glose des idées-forces
de H. Corbin : il fonde et commente en philosophe ’appréhension « orientale » du réel, et la
confronte sur les points les plus fréquents, avec la pensée de plusieurs figures de la tradition
intellectuelle occidentale, de Descartes & Marx et Lacan, passant par Kant et Hegel.

Ce que C. Jambet désigne sous le terme de « philosophie orientale » (v. al-isr@q) est une attitude
et une expérience du monde ol I’homme ne se place pas seulement comme sujet d’une pensée
dirigée vers les étants concrets particuliers, mais comme le lieu d’une expérience noétique ol
I’Ame du monde réalise les Formes qui la constituent : le cogitor (F. von Baader) s’adjoint au
cogito cartésien. Les conséquences d’une telle expérience sont reprises en une dizaine de chapitres
trés denses, ol sont abordés, parmi d’autres, deux thémes fondamentaux :

1. La nature de la connaissance. Le probléme qui s’était posé dés la naissance de la philo-
sophie, avec en particulier la divergence entre les écoles platoniciennes et aristotéliciennes, s’est
poursuivi sous des formes diverses jusqu’a nos jours. H. Corbin a relevé, au cours de nombreux
travaux, Vattitude propre des « orientaux », comme Suhrawardi et Ibn “Arabi, ou I’abime entre
I'universel et le particulier est médiatisé par le monde des formes subtiles — le monde imaginal —
ol I’archétype regoit une forme, une temporalité et sa singularité (I’Ange n’est pas une simple
image), et ol, inversement, I’homme terrestre désirant s’éveiller 3 lui-méme peut découvrir la
figure qui lui dévoile le sens de sa propre existence, son « ange ». La conscience imaginale chez
nos théosophes est donc radicalement étrangére a ’imagination, & la fantaisie au sens courant
du terme, car I'image pergue ici est réelle, et 4 un degré éminent, puisque c’est elle qui investit
la conscience imaginale et donne son sens au vécu humain. « Par I’Ame qui connait, le réel se
connait, prend conscience de soi. La connaissance est illumination du réel dans la réalité elle-
méme, elle est lumiére se réfléchissant sur la lumiére » (p. 38).

45

BCAI 2 (1985) Chr. Jambet: La logique des Orientaux, Henry Corbin et la science des formes, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

286 BULLETIN CRITIQUE

Elucidant avec netteté et érudition les données de cette perception « orientale», C. Jambet
va la confronter avec celle des principaux tenants de notre propre histoire de la pensée : Descartes,
reléguant ’imagination & D’arriére-plan de ’activité psychique et amenant une rupture profonde
entre le sujet pensant et le monde per¢u; Kant, ayant consommé la distinction entre le savoir
et 1a foi, mais hésitant cependant, vers la fin de sa vie, sur le statut devant étre conféré a ’ima-
gination dans le processus de I’idéation (p. 57 s.). C’est & une ré-vision, une véritable redécou-
verte de certains philosophes européens que nous sommes parfois conviés. Cette recherche
passionnée, chez les « occidentaux », d’un Réel toujours impossible & saisir et définir parce que
toujours pergu « en aval» du sujet pensant, est mise en regard de la théosophie isrdgi, ol la
quéte du savoir s’éclaire, « en amont », par une exégése du réel illuminée par I'expérience de
I’ame. Paralléles singuliers car inhabituels, mais étrangement suggestifs par moments.

.2. Histoire et métahistoire. Une lecture trop rapide de I'cuvre de H. Corbin a souvent entrainé
I’appréciation selon laquelle il professait un désintérét de principe a ’égard de I’histoire, la dimi-
nuant au bénéfice de réalités purement abstraites. Christian Jambet reléve ici combien la pensée
de H. Corbin est & la fois plus précise, engagée et féconde. L’histoire matérielle et son poids
n’est pas niée, mais elle est lue et élucidée & un niveau qui la transcende, au plan des événements
« malakiitiens » du monde des formes imaginales, qui engendrent les événements et leur
conférent leur sens. Cette « métahistoire » n’est donc pas purement « platonique » au sens trivial
du terme, ni privée de temporalité; mais ses rythmes et sa finalité ne correspondent certes pas
aux lectures de I’histoire humaine des religions exotériques (Muhammad, dernier prophéte,
scellant le temps historique p. ex.) ou des doctrines profanes (hégélianisme, marxisme). Que
des mouvements socio-politiques se soient réclamés d’une telle vision métahistorique dans leur
propagande (comme les révoltes ismaéliennes) n’infléchit pas la perspective de départ : le
déchiffrement, nécessairement « imaginal », de la métahistoire, ne peut €tre un événement positif
que pour ’Ame individuelle du philosophe, du chercheur de Sagesse. Il échappe toujours 2 la
« socialisation », qu’elle soit ecclésiale ou purement politique.

11 serait impossible de rendre compte, méme bri¢vement, de la richesse des sujets abordés par
La logique des Orientaux (Spinoza face a la philosophie orientale, p. 116 s.; gnosticisme, plo-
tinisme et gnose islamique, p. 156 s.; question de la « double vérité » chez Averroés, p. 183 s.) :
chaque théme est I’occasion de remarques, de mises en rapport suggestifs et féconds. Face a
une érudition — orientaliste ou non — réduisant bien souvent I’histoire de la pensée islamique
3 un catalogue inerte de faits et de noms, 4 des corps de doctrine momifiés ou frappés de nécrose,
Christian Jambet fait la démonstration d’une pensée vivante, vécue, dont les enjeux interpellent
le lecteur & tout instant. Avicenne et Molla Sadra, Descartes ou Malebranche deviennent des
protagonistes présents, actuels, dégagés de I’archéologie mentale ou ils avaient souvent été
refoulés. Et ceci dans une démarche ou la rigueur est toujours présente, et qui reste dénuée de
tout esprit apologétique ou polémique : il ne s’agit pas du tout de convaincre ni de réfuter telle
visée philosophique au bénéfice de la théosophie « orientale » — celle-ci ne peut étre que connue,
vécue de fagon personnelle — mais d’établir les positions et les enjeux d’une philosophie, voire
d’une vibration au monde, qui mérite a chaque époque d’étre actualisée. « Il ne s’agit ni de
lutter contre un passé qui se meurt, ni de prendre en charge un passé mort. Il s’agit de comprendre

BCAI 2 (1985) Chr. Jambet: La logique des Orientaux, Henry Corbin et la science des formes, recensé par P. Lory

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 287

qu’il y a des questions qui n’ont cessé et ne cesseront de se poser 4 ’humanité. I s’agit d’en &tre
I’indomptable témoin : et par ce témoignage au présent d’en &tre ["avenir » (H. Corbin).

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

Ahmed Trixi, Néoplatonisme et aspect mystique de la création de 1I'Univers dans la Philo-
sophie des Thwan. Alger, SNED, s.d., 184 p. (Thése soutenue devant I’Université
de Paris IV le 30 Juin 1973).

Ce petit livre est dense et intelligent; il mérite donc d’étre lu. Mais ses conclusions me semblent
parfois hatives.

Constatant que ’homme est a la base du systéme philosophique des Thwan, ’auteur prend
deux points de départ, en relation avec la notion de macrocosme et de microcosme : leur doc-
trine sur la formation des étres, et un texte de la Gami‘a. Celui-ci mentionne ’Homme-cieux,
I’Homme-terre, ’'Homme-temps (Sahs zamani), en conformité avec la constitution du corps
humain; puis un quatriéme €tre, ’Homme parfait et universel (Insan kulli kamil), appelé aussi
Homme-sciences et Homme-religion (Sahs dini). Tous ces hommes, remarque-t-il, ont un
symbole commun : les sept phases de ’embryon. D’autre part, toutes les créatures passent par
quatre étapes : existence, subsistance, achévement, perfection. Les trois premiéres phases de
I’embryon sont une préparation a ces quatre étapes. Ainsi, s’agissant de ’"Homme-religion, les
missions d’Adam, Noé et Abraham correspondent aux trois phases du sperme chez ’homme;
celle de Moise, a la conception chez la mére (existence); celle de Jésus & la subsistance, celle de
Mahomet a I’achévement, et celle du Résurrecteur 3 la perfection et au dévoilement des réalités
divines. C’est pour connaitre celles-ci et par conséquent cet « Homme parfait » que les hommes
d’ici-bas ont été créés.

Jusque-ia, jlapprouve I'exposé de Triki, sauf lorsqu’il dit que les quatre étapes représentent
«la totalité de I’émanation divine » (p. 51); car elles sont un archétype au milieu de tous les
autres. La ol je ne suis plus d’accord, c¢’est lorsqu’il évoque un « Homme-intellect » et un
« Homme-ame » dont les Thwin ne parlent pas. Sa démonstration n’est nullement convain-
cante. En outre, Triki se trompe complétement dans son interprétation des « quatre fétes célé-
brées par les Ihwan ». Les comparant a la gestation, il les considére comme des périodes ol
«les chefs des Ihwan » ont le pouvoir, précédées de trois étapes du pouvoir politique en puis-
sance et suivies des huitiéme et neuviéme mois, c’est-a-dire de deux cycles de transition entre
deux pouvoirs politiques. Or je crois avoir montré que les huit mois de la gestation (le soleil par-
courant deux fois les signes) symbolisent les deux séries de quatre heptades du « millénaire ».

D’autre part a propos de ces divers « Hommes », Triki dit qu’ils forment un seul « Homme
parfait ». Je pense qu’ils servent surtout 2 illustrer Vinterdépendance des créatures et la « sym-
pathie universelle » ainsi que le réle joué par le nombre dans la création. Triki voit une contra-
diction entre des passages des épitres d’inspiration néoplatonicienne et d’autres passages selon

45

BCAI 2 (1985) Chr. Jambet: La logique des Orientaux, Henry Corbin et la science des formes, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



