284 BULLETIN CRITIQUE

James W. MoRrRis, The Wisdom of the Throne, an introduction to the philosophy of Mulla
Sadra. Princeton N.J., Princeton University Press, 1981. x1-276 p.

La « Sagesse du Trone » (al-hikma al-"ar$iyya) constitue I’une des ceuvres principales du philo-
sophe iranien Sadr al-din al-Sirazi, surnommé Molla Sadra (m. en 1050/1641), ce, non tant par
son volume, qui reste trés inférieur au monumental al-Asfar al-Arba’a, que par son caractére
trés dense et synthétique. Il présente donc, comme le souligne J.W. Morris, une excellente intro-
duction a4 une ceuvre philosophique encore peu accessible et souvent ardue.

La pensée de Molla Sadra, que les travaux de H. Corbin ont déja contribué a faire connaitre,
est remarquable précisément en tant que confluent de plusieurs courants philosophiques et
mystiques des siécles précédents. Son but ultime est en effet de mener le disciple sur la voie de
la réalisation spirituelle (fahqiq) et de la connaissance illuminative (ma'rifa), dans une visée ot
I’empreinte du soufisme — et nommément d’Ibn ‘Arabi — est trés sensible. Mais M.S. intégre
dans ses exposés des éléments de la falsafa avicenienne, dotant ainsi le projet mystique d’une
armature philosophique structurée. Il a par ailleurs recours a la thématique et au vocabulaire
technique du kalam, non qu’il en adopte les principes, mais pour rendre son discours accessible
a des lecteurs plus littéralistes, ayant besoin de démonstrations dialectiques. Et, enfin, I’imamo-
logie propre du chiisme duodécimain vient couronner ce vaste édifice.

Mais la synthése sadrienne n’a rien d’une banale reprise « pédagogique» d’éléments de la
pensée islamique classique : philosophe vigoureux et créateur, théologien passionné et profond
spirituel, M.S. a produit une ceuvre originale, féconde et d’une envergure considérable. Vivant
4 une époque ou le chiisme, imposé comme doctrine officielle par les Séfévides, devenait progres-
sivement le domaine d’un clergé d’une orthodoxie et d’un juridisme souvent trés littéralistes
et étroits, il a tenté de démontrer la 1égitimité d’une religion ouverte a la fois a plusieurs dimen-
sions, et ol la connaissance illuminative garde une place axiale.

La « Sagesse du Tréne » reprend l’essentiel des thémes concernés :

1) Al-mabda’, soit : Dieu, Ses Attributs, Ses Noms ... la définition de I’étre — I’ontologie
étant peut-&tre la partie la plus originale de ’uvre de M.S. — la cosmogonie, etc. ..

2) Al-ma‘ad, avec la doctrine de I’ame, de ses facultés, ses rapports avec le corps, etc... et
I’eschatologie avec toutes les questions qu’elle implique. Cette derniére partie est du reste
la plus développée, et cherche a expliquer chaque détail précis de la tradition musulmane
portant sur P’au-deld selon une interprétation spiritualiste mais acceptable pour un Islam plus
littéraliste.

La traduction, 2 la fois précise et agréable, de James W. Morris est accompagnée d’une intro-
duction substantielle, présentant les principaux traits et enjeux de ’ceuvre de Molld Sadra avec
une maftrise et une érudition qui n’excluent nullement la clarté du discours, de sorte que le lecteur
non islamisant peut avoir accés a cette importante source de la pensée iranienne. Une abondante

BCAI 2 (1985) J.W. Morris: The Wisdom of the Throne, an introduction to the philosophy of Mulla Sadra, recensé par P. Lory

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 285

annotation accompagne le texte méme, et permet notamment d’interpréter correctement le lexique
philosophique tres éclectique de 1’auteur. Au total, un livre riche, utile et ouvert, ou la qualité
de I’édition rehausse encore le plaisir de la lecture.

Pierre Lory
(Université de Bordeaux III)

Christian JAMBET, La logique des Orientaux — Henry Corbin et la science des formes.
Paris, Seuil, 1983, 319 p.

Dans son ceuvre pourtant trés vaste, et qui n’est encore que partiellement publiée, Henry
Corbin ne s’était guére arrété a développer les implications, pour la philosophie générale, de la
démarche des théosophes et mystiques musulmans qu’il avait étudiés. C’est & mettre en relief
ces implications que s’est attaché Christian Jambet, dans un essai d’une richesse et d’une fécon-
dité rares en ces temps d’inflation. Reprenant les principales intuitions et réflexions de ces
visionnaires et théosophes — parmi lesquels sont évoqués particuliérement Suhrawardi, Ibn
‘Arabi, Molla Sadra et Avicenne — il va en fait bien au-dela d’une simple glose des idées-forces
de H. Corbin : il fonde et commente en philosophe ’appréhension « orientale » du réel, et la
confronte sur les points les plus fréquents, avec la pensée de plusieurs figures de la tradition
intellectuelle occidentale, de Descartes & Marx et Lacan, passant par Kant et Hegel.

Ce que C. Jambet désigne sous le terme de « philosophie orientale » (v. al-isr@q) est une attitude
et une expérience du monde ol I’homme ne se place pas seulement comme sujet d’une pensée
dirigée vers les étants concrets particuliers, mais comme le lieu d’une expérience noétique ol
I’Ame du monde réalise les Formes qui la constituent : le cogitor (F. von Baader) s’adjoint au
cogito cartésien. Les conséquences d’une telle expérience sont reprises en une dizaine de chapitres
trés denses, ol sont abordés, parmi d’autres, deux thémes fondamentaux :

1. La nature de la connaissance. Le probléme qui s’était posé dés la naissance de la philo-
sophie, avec en particulier la divergence entre les écoles platoniciennes et aristotéliciennes, s’est
poursuivi sous des formes diverses jusqu’a nos jours. H. Corbin a relevé, au cours de nombreux
travaux, Vattitude propre des « orientaux », comme Suhrawardi et Ibn “Arabi, ou I’abime entre
I'universel et le particulier est médiatisé par le monde des formes subtiles — le monde imaginal —
ol I’archétype regoit une forme, une temporalité et sa singularité (I’Ange n’est pas une simple
image), et ol, inversement, I’homme terrestre désirant s’éveiller 3 lui-méme peut découvrir la
figure qui lui dévoile le sens de sa propre existence, son « ange ». La conscience imaginale chez
nos théosophes est donc radicalement étrangére a ’imagination, & la fantaisie au sens courant
du terme, car I'image pergue ici est réelle, et 4 un degré éminent, puisque c’est elle qui investit
la conscience imaginale et donne son sens au vécu humain. « Par I’Ame qui connait, le réel se
connait, prend conscience de soi. La connaissance est illumination du réel dans la réalité elle-
méme, elle est lumiére se réfléchissant sur la lumiére » (p. 38).

45

BCAI 2 (1985) J.W. Morris: The Wisdom of the Throne, an introduction to the philosophy of Mulla Sadra, recensé par P. Lory
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



