282 BULLETIN CRITIQUE

cosmologie du Sayh al-Akbar. Les indications fournies par M. Gloton ne nous semblent pas
suffisantes pour aider le lecteur & se faire une idée claire de la complexe hiérarchie des degrés de
I’existence universelle chez Ibn “Arabi. Il faut, & ce propos, corriger (p. 20) un lapsus d’ol résulte
une confusion entre al-haba’, la « Poussiére », explicitement identifiée par Ibn ‘Arabi & al-hayiild,
la materia prima (ce que confirme d’ailleurs un texte cité dans la note 40, p. 142) et al-“amd,
la Nuée primordiale ol Allah réside, selon un hadit, avant la création.

Michel CHODKIEWICZ
(Paris)

Daryush SHAYEGAN, Les relations de ['hindouisme et du soufisme d’aprés le Majma' al-
Bahrayn de Ddrd Shokiih. Paris, Editions de la Différence, 1979. 16 X 24 cm., 283 p.
(« Philosophia Perennis » 3).

Cet ouvrage; these de doctorat soutenue en 1968, est triparti.

L’Introduction, d’une quinzaine de pages, commence par une bréve notice sur Dard Sukoh,
fils ainé de 1’empereur moghol Sah Gahin : 4 I’issue d’une féroce guerre de succession, il fut
battu et pris par son frére Awrangzib, qui le fit exécuter sous inculpation d’ilhd@d (hérésie, incro-
yance) en 1069 H./1659. Aprés quoi, M. Shayegan présente le Magma® al-bahrayn, dont il
utilise les deux éditions persanes de Calcutta 1929 (avec traduction anglaise) et de Téhéran
1335 H.S. / 1957. 1l semble en ignorer le texte sanskrit, Samudrasangama, Calcutta 1954, sur
lequel Jean Filliozat a attiré I’attention dans « Sur Ies contreparties indiennes du soufisme »,
J4, t. CCLXVIII (1980), 259-273. Ce texte est une version sanskrite, légérement adaptée, du
Magma® al-bahrayn, et se donne comme Peeuvre méme de Dara, qui pourrait bien, en effet, avoir
traduit lui-m&me son opuscule persan. Ily a lieu de relever dans Pintroduction du Samudrasangama,
donnée en transcription par J. Filliozat, le nom méme de dara sukoha (p. 261, trois ll. avant la
fin). La graphie sanskrite (ou le o est toujours long) ne laissant place 4 aucune ambiguité, il faut
donc bien lire le persan ojﬁ.ﬁl I,}> sous la forme Dara Sukoh, et non Dara Sikéh comme on le

voit souvent (et encore sous la plume de Mme A. Schimmel, op. laud., 97 ss). — M. Shayegan
se situe ensuite longuement dans la ligne de Paul Masson-Oursel, La philosophie comparée,
Paris 1923, 26 s : « Le schéme d’intelligibilité propre a la méthode comparative ne consiste ni
en identité, ni en distinction. [...] Il aboutirait & une science, ou & une histoire La philosophie
comparée ne sera ni 1’une ni ’autre, quoique positive » (cité p. 19). Nous ne suivrions certes
pas I’A. sur cette voie de « positivité » phénoménologique et, fermement attaché quant a nous
4 Vhistoire des religions, c’est sur sa base que nous espérons voir un jour s’en affermir une science.
Au demeurant, nous apprécions ’excellente mise au point des pp. 22 s sur le karma (ou karman).
Alors que Biriini, ajouterons-nous, avait justement écrit : « La transmigration des dmes est la
pierre de touche de la religion des Hindous » (Tahgig, London 1887, 24), il est admirable qu’elle
soit passée sous silence par Dara. On vérifie bien la sa confidence d’avoir entrepris son ceuvre

BCAI 2 (1985) D. Shayegan: Les relations de I’hindouisme et du soufisme d’apres le Majma*‘ al-Bahrayn de Dara Shok(h, recensé par G. Monnot

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 283

« conformément & ma découverte intuitive et & mon goft (mystique)» (16 et 28), et cela ne
laisse pas d’inspirer quelque inquiétude.

Suit la traduction du Magma® al-bahrayn, le « Confluent des deux océans » (cf. Coran 18, 60),
qui veut montrer la convergence du soufisme et de I’hindouisme. Cet opuscule d’une trentaine
de pages est divisé en 22 chapitres, allant de la description des cinq éléments cosmiques 2 celle
de la ronde éternelle des cycles historiques. De nombreux soufis sont nommés, voire cités, pp. 28,
33, 36, 40, 42, 44. L’A. fait 36 citations coraniques (pp. 29-31, 35-37, 39-43, 47-49). La plus
notable est le verset de la Lumiére (Coran 24, 35), dont I’explication remplit le chap. IX (pp. 35 s);
M. Shayegan en fait un long commentaire (153-167), ol il compare et s’applique a faire concor-
der la doctrine de Dara avec celle de Sams al-Din Lahigi (le commentateur du GulSan-i raz,
m. 912 H. / 1506, ou encore, selon p. 23, 869 H. / 1465). Quatre traditions sont aussi alléguées,
4 commencer par le célébre hadit qudsi du Trésor caché (28). Il vient au chap. I comme illustra-
tion de la primauté cosmogonique de « I’Amour (‘ishg), lequel est dit mdyd dans le langage
indien ». Cette phrase étonne d’abord parce que la forme courante du hadit ne parle pas de
“i§g, mais emploie la racine HBB. Mais surtout, mdya n’a jamais voulu dire « amour» ou
« désir » en sanskrit, ol il signifie « magie; tromperie; illusion ...». Sous cette derniére
acception, c’est le mot technique de la pensée indienne pour le monde phénoménal, en tant qu’il
est seulement « illusion » d’une réalité distincte du Brahman. Trés conscient de cette difficulté,
le traducteur consacre 3 1’élucider les pp. 69-85 (cf. 20 s), ol se manifeste, comme ailleurs, sa
profonde connaissance du Vedanta, et dans lesquelles il trouve une homologie entre les deux
conceptions, du soufisme et de ’advaita, dans leur commune relation a I’idée d’imagination
créatrice.

Les commentaires de I’A., qui forment le gros de 1’ouvrage, sont détaillés, denses, quelque
peu répétitifs. C’est, en accord aux principes de Masson-Oursel cités plus haut, « une étude
comparative de la gnose islamique et indienne » (24). L’influence d’Henry Corbin (qui domine
massivement la bibliographie des « sources islamiques » quant aux ouvrages occidentaux, p. 276)
s’y fait abondamment sentir. L’attachement de I’A. & Ibn “Arabi et au soufisme iranien ’améne
parfois 2 leur identifier I’islam; ainsi p. 22 : « En Islam, tout étre s’unit au nom dont il est
I’épiphanie », phrase évidemment impensable pour beaucoup d’auteurs musulmans!

On regrette la présence de fautes de transcription (lire p. 27 : mohaqqiqdn, p. 30 : motafakkira;
p. 37 : Siddiga; p. 71 : a’yén momkindt; p. 154 : moshéhaddt etc.), et Virritante répétition d’une
faute de grammaire ou de typographie (p. 7, 1. 7, lire : « Nous nous sommes borné »; cf. p. 24,
1. 4; p. 59, 1. 17 etc.). Il n’y a aucun index. Pour alléger le livre, ’A. a supprimé ses commen-
taires de 11 chapitres sur 22, dont plusieurs (sur les attributs de Dieu, I’esprit, les Noms de Dieu,
voire les souffles vitaux et la description du son) nous semblent présenter, quoi qu’il en dise
trop modestement p. 7, « un intérét particulier pour le lecteur frangais ». Peut-€tre aura-t-il une
autre occasion de nous en faire bénéficier. Il pourrait alors trés utilement y joindre un petit
lexique des mots sanskrits dans le texte persan de DAara, en donnant, aprés la forme persane en’
caractéres arabes, le mot sanskrit originel, puis sa traduction scientifique, puis le mot persan
que Dara juge équivalent.

Guy MonNoT
(E.P.H.E., Paris)

43

BCAI 2 (1985) D. Shayegan: Les relations de I’hindouisme et du soufisme d’apres le Majma*‘ al-Bahrayn de Dara Shok(h, recensé par G. Monnot
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

284 BULLETIN CRITIQUE

James W. MoRrRis, The Wisdom of the Throne, an introduction to the philosophy of Mulla
Sadra. Princeton N.J., Princeton University Press, 1981. x1-276 p.

La « Sagesse du Trone » (al-hikma al-"ar$iyya) constitue I’une des ceuvres principales du philo-
sophe iranien Sadr al-din al-Sirazi, surnommé Molla Sadra (m. en 1050/1641), ce, non tant par
son volume, qui reste trés inférieur au monumental al-Asfar al-Arba’a, que par son caractére
trés dense et synthétique. Il présente donc, comme le souligne J.W. Morris, une excellente intro-
duction a4 une ceuvre philosophique encore peu accessible et souvent ardue.

La pensée de Molla Sadra, que les travaux de H. Corbin ont déja contribué a faire connaitre,
est remarquable précisément en tant que confluent de plusieurs courants philosophiques et
mystiques des siécles précédents. Son but ultime est en effet de mener le disciple sur la voie de
la réalisation spirituelle (fahqiq) et de la connaissance illuminative (ma'rifa), dans une visée ot
I’empreinte du soufisme — et nommément d’Ibn ‘Arabi — est trés sensible. Mais M.S. intégre
dans ses exposés des éléments de la falsafa avicenienne, dotant ainsi le projet mystique d’une
armature philosophique structurée. Il a par ailleurs recours a la thématique et au vocabulaire
technique du kalam, non qu’il en adopte les principes, mais pour rendre son discours accessible
a des lecteurs plus littéralistes, ayant besoin de démonstrations dialectiques. Et, enfin, I’imamo-
logie propre du chiisme duodécimain vient couronner ce vaste édifice.

Mais la synthése sadrienne n’a rien d’une banale reprise « pédagogique» d’éléments de la
pensée islamique classique : philosophe vigoureux et créateur, théologien passionné et profond
spirituel, M.S. a produit une ceuvre originale, féconde et d’une envergure considérable. Vivant
4 une époque ou le chiisme, imposé comme doctrine officielle par les Séfévides, devenait progres-
sivement le domaine d’un clergé d’une orthodoxie et d’un juridisme souvent trés littéralistes
et étroits, il a tenté de démontrer la 1égitimité d’une religion ouverte a la fois a plusieurs dimen-
sions, et ol la connaissance illuminative garde une place axiale.

La « Sagesse du Tréne » reprend l’essentiel des thémes concernés :

1) Al-mabda’, soit : Dieu, Ses Attributs, Ses Noms ... la définition de I’étre — I’ontologie
étant peut-&tre la partie la plus originale de ’uvre de M.S. — la cosmogonie, etc. ..

2) Al-ma‘ad, avec la doctrine de I’ame, de ses facultés, ses rapports avec le corps, etc... et
I’eschatologie avec toutes les questions qu’elle implique. Cette derniére partie est du reste
la plus développée, et cherche a expliquer chaque détail précis de la tradition musulmane
portant sur P’au-deld selon une interprétation spiritualiste mais acceptable pour un Islam plus
littéraliste.

La traduction, 2 la fois précise et agréable, de James W. Morris est accompagnée d’une intro-
duction substantielle, présentant les principaux traits et enjeux de ’ceuvre de Molld Sadra avec
une maftrise et une érudition qui n’excluent nullement la clarté du discours, de sorte que le lecteur
non islamisant peut avoir accés a cette importante source de la pensée iranienne. Une abondante

BCAI 2 (1985) D. Shayegan: Les relations de I’hindouisme et du soufisme d’apres le Majma*‘ al-Bahrayn de Dara Shok(h, recensé par G. Monnot

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



