278 BULLETIN CRITIQUE

Nest-ce pas trop atténuer la force de cette racine que de traduite hing awgadahum wa wahaba
lahum hubbahu ... (p. 31) par : « quand il leur accorde la réalisation intérieure et les gratifie
de son amour » (p. 161), puisque le premier verbe doit signifier & peu prés: « quand 11 les fit Le
retrouver en eux-mémes »? Plus loin, wa ashadahum al-wugiid fi wugidihim est rendu par : «et
11 les rend témoins de la réalisation intérieure dans leur conscience d’eux-mémes « (p. 167);
ne pourrait-on pas risquer la traduction: «et Il les rend témoins de la prise de possession de
I’Etre par Lui-méme dans leur prise de possession de leur propre &tre »? A dire vrai, il s’agit ici
d’un choix. En revanche, la traduction du passage suivant nous semble erronée, car elle élimine
I’opposition haqq-hagiqa : wa l-fand’ al-tdlit fand’uka “an ru’yati I-hagiga min mawagidika bi-gala-
bati $ahidi I-haqq “alayka (p. 55) : « Le troisiéme degré est celui de ton extinction aux expériences
(mawagid) réalisées a I’intérieur de ta conscience. Elle se produit sous 'effet des emprises victo-
rieuses de la présence de I’Etre divin » (p. 154). Il faut traduire: «. .. est ton extinction a la vision
de la Réalité (hagiga) dans tes expériences de 1’&étre sous ’empire du témoignage que rend
contre toi la Vérité instituée par Dieu (hagq) ».

Ces quelques remarques auront montré, nous ’espérons, la place importante de ces textes
dans le développement non seulement du fasawwuf, mais de la pensée islamique en général. Seul
un spécialiste comme R. Deladriére, familier de longue date avec cette littérature, pouvait com-
prendre et rendre en frangais la langue de Gunayd, langue dépouillée, mais pleine d’embiiches,
ol la haute technicité du lexique s’allie & Ia valeur originelle et forte conservée par les mots. Ce
n’est pas non plus un des moindres mérites de cette traduction que de venir opportunément nous
rappeler que I’étude de la doctrine de Gunayd reste a faire.

Denis GriL
(Université de Provence)

IBN ‘ARABI, Journey to the Lord of Power, trad. R. Terri Harris. New York, Tnner Traditions
International, 1981. 14 x 21 cm., 118 p.

——, L’alchimie du bonheur parfait, trad. S. Ruspoli. Paris, Berg International, 1981.
15,5 % 24 cm., 156 p.

——, L’arbre du Monde, trad. M. Gloton. Paris, Les Deux Océans, 1982, 15,5 X 21 cm,,
230 p.

Nous avons signalé ici-méme (Bulletin critique, n° 1, pp. 334-35) la multiplication, ces derniéres
années, des travaux consacrés a Ibn ‘Arabi. A ceux recensés aujourd’hui dans ces pages, d’autres
se sont d’ailleurs ajoutés récemment : mentionnons en particulier la parution en volume du
Livre de I’Arbre et des quatre oiseaux dans la traduction que Denis Gril avait publiée en 1981
dans les Annales Islamologiques (n° 17), accompagnée alors de I’édition critique du texte arabe
(cf. notre compte rendu in Studia Islamica, LIX, 1984) et Pintéressante étude sur I’exégése cora-
nique chez le Sayh al-Akbar publiée & Beyrouth (Dar al-Tanwir, 1983) par le Dr. Nagr Hamid
Abl Zayd sous le titre Falsafat al-ta’wil, dirdasa fi ta’'wil al-Qur’dn “inda Muhyi I-din b. “Arabi.

BCAI 2 (1985) Ibn ‘Arabr: Journey to the Lord of Power, trad. R. Terri Harris; L'alchimie du bonheur parfait, trad. S. Ruspoli; L'arbre du monde, trad. M. Gloton, recensé
par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 279

Des trois ouvrages auxquels le présent compte rendu est consacré, aucun, 3 vrai dire, n’était
totalement inédit dans une langue européenne.

En ce qui concerne Journey to the Lord of Power, il s’agit en effet, bien que le titre anglais,
inspiré d’une des premiéres phrases du texte, ne le suggére pas, de la Risdlat al-Anwar, composée
par Ibn ‘Arabi & Konya en 602 h., donc au début de son séjour en Orient, et dont le propos
annoncé par I’auteur est de décrire les « lumiéres » dont est gratifié celui qui pratique la halwa.
En fait, et bien que le théme de la salwa soit traité au commencement de ce traité, il s’agit plus
précisément, comme le montre bien le commentaire de Gili (al-Isfar “an risalat al-anwar, Damas,
1929) d’une description des étapes de I’ascension spirituelle du “Grif bi-LiGh. Une traduction
partielle de cette risala avait été donnée en espagnol par Asin Palacios (E! Islam cristianizado,
Madrid, 1931, pp. 433-449). Elle laissait beaucoup a4 désirer et ne comportait aucune note ou
commentaire propre a éclairer ce texte parfois sibyllin. Mme Terri Harris, en donnant dans les
notes de son livre des extraits du Sark de Gili, rend donc un appréciable service. Sa traduction
souffre malheureusement d’une insuffisante familiarité avec I’ceuvre d’Ibn “Arabi (elle ne semble
d’ailleurs pas s’étre avisée que le texte de Gili est, pour I’essentiel, un patchwork de citations du
Sayh al-Akbar, généralement extraites des Fusihdt). Certains termes techniques n’ont manifeste-
ment pas été identifiés comme tels, ainsi qu’en témoigne la minceur du glossaire final. Des notions
fondamentales évoquées dans le texte ne sont pas explicitées de fagon satisfaisante et avec les
indispensables références aux ouvrages d’Ibn “Arabi ol elles sont développées : celle de wirdta
(p. 48), par exemple, clef de la doctrine akbarienne de la sainteté; mais surtout, compte tenu
du sujet de ce petit traité, celle de palwa (il aurait fallu se référer notamment aux chapitres 78
et 79 des Futihdt et a la R. al-Halwa al-mutlaga qui n’est pas, contrairement & ce que laisse
supposer I'introduction, identique a la R. al-anwar) et celle de mi‘rag, sur laquelle nous revien-
drons a propos de 1’ouvrage suivant. Il est regrettable, d’autre part, que Mme Terri Harris ait
basé son travail sur les éditions de Damas (1929) et de Haydarabad (1948), toutes deux trés fau-
tives, et sur un ms. incomplet du 17¢ siécle, alors qu’on dispose de mss. beaucoup plus strs (en
particulier Beyazit 1686, daté de 667 h., qui a été lu devant Sadr Qunawi et qui présente I’avan-
tage d’une excellente lisibilité).

Le texte qu’a traduit M. Ruspoli n’est pas, lui, un ouvrage autonome, mais constitue le
chapitre 167 des Futithat. Le P. Anawati en avait donné (MIDEO vol. VI, 1959-1961, pp. 353-
386) une traduction incompléte et dépourvue d’annotations. M. Ruspoli, qui la juge sévérement,
a voulu proposer une version frangaise plus adéquate. Le résultat est~il 4 la hauteur de cette
ambition? Il nous faut, a regret, formuler de sérieuses réserves, dont les premiéres portent sur
I'exactitude de la traduction. Comment ne pas éprouver quelque inquiétude en découvrant par
exemple, & la derniére page, que des formules trés classiques ol I'accompli a valeur d’optatif
sont rendues par des phrases au passé composé (« Dieu nous a octroyé la Science» 13 on il
faudrait : « que Dieu nous octroie la Science! » etc...); en lisant un surprenant « Paix 3 sa
gloire! » par lequel le traducteur, & la toute derniére ligne, a voulu, supposons-nous, interpréter
tant bien que mal les mots amin bi-‘izzatihi . . . sans remarquer que dmin conclut fort logiquement
la série de veeux qui précéde, alors que bi-"izzatihi ouvre la phrase suivante (dans laquelle Ibn
‘Arabi annonce que s’achéve un guz’ de son ouvrage); en voyant (p. 60) aslan traduit par «en
principe » 14 ou il renforce simplement une phrase négative; en constatant que le traducteur,

43

BCAI 2 (1985) Ibn ‘Arabr: Journey to the Lord of Power, trad. R. Terri Harris; L'alchimie du bonheur parfait, trad. S. Ruspoli; L'arbre du monde, trad. M. Gloton, recensé
par M. Chodkiewicz )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

280 BULLETIN CRITIQUE

A qui le couple Zayd/"Amr est apparemment inconnu, parle de Zayd et “Umar (ibid.), ou qu’il
déclare «intraduisible » (p. 122, note 1) la trés limpide formule al-mumkin lam yahrug min
imkanihi ... et la traduit en désespoir de cause par « la possibilité de chacun a sa limite »?

Les erreurs de l'introduction ne sont guére rassurantes non plus. Contrairement a ce qu’in-
dique M. Ruspoli (p. 13), Ibn ‘Arabi, arrivé en Orient en 598 h., n’est jamais retourné au
Maghreb. Il n’a jamais non plus épousé Nizam, V’inspiratrice du Targumdn al-aiwaq; et Daffir-
mation que le pére de Nizam était §i‘ite demanderait & étre démontrée. L’« édition » de Beyrouth
des Futizhat a été publiée il y a moins de vingt ans. Il ne faut donc pas la dater de 1329 h. mais
préciser qu’elle est une reproduction photomécanique de celle publiée au 'Caire en 1329. Quant
a cette dernilre, elle a été établie & partir de la seconde rédaction de 'auteur et non de la
premiére.

L’annotation du texte, enfin, aurait, comme dans le cas de "ouvrage précédent, réclamé une
connaissance approfondie et une utilisation méthodique des divers écrits olt Ibn “Arabi traite
le théme du mi‘rag. Des références nombreuses s’imposaient en particulier au chapitre 367 des
Futiihat lequel, 4 la différence du chapitre 167 qui présente un récit allégorique, décrit a la pre-
miére personne ’ascension spirituelle d’Ibn “Arabi, et fournit ainsi des données complémentaires
importantes (au point qu’idéalement il aurait été souhaitable de le traduire in extenso dans le
méme volume). Mais d’autres sources auraient dii étre utilisées : entre autres le Kitab al-Isrd’,
écrit & Fés en 594, de caractére également trés autobiographique, et la R. al-Anwdr, de forme
plus didactique. Formons le veeu (il s’agit clairement d’un optatif!) que M. Ruspoli reprenne,
émonde et compléte cette publication prématurée.

Il y a un quart de siécle, Arthur Jeffery avait publié (Studia Islamica, X et XI, 1959) une tra-
duction anglaise assez discutable du Sagarat al-kawn. Il reconnaissait lui-méme dans son avant-
propos « n’avoir aucune compétence dans 1’étude de la philosophie ésotérique d’Ibn “Arabi»
et, de fait, ses commentaires n’aidaient guére a pénétrer les arcanes de ce court traité. A la
différence des ouvrages dont nous venons de parler, celui de M. Gloton ne s’expose pas au
reproche d’étre trop briévement annoté : le texte francais du Sagarat al-kawn qu’il publie sous
le titre L’Arbre du Monde ne représente que cinquante-huit pages d’un volume qui en compte
quatre fois plus.

Le théme central de cet écrit — ol réapparalt, dans la derniére partie, le motif de 1’Ascension
céleste — est la hagiqa muhammadiyya, ici assimilée a I’Arbre cosmique dont elle est a la fois
la graine et le fruit, le principe et la cause finale. On retrouve donc dans ce texte, dont la date
de composition est inconnue, un symbolisme auquel Ibn ‘Arabi a eu assez souvent recours : il
joue notamment un rdle important dans la risgla traduite par D. Gril, qui est une ceuvre de
jeunesse, et revient aussi, par exemple, (s.v. Sagara) dans la trés concise définition du K. al-Istildhat,
ol arbre est identifié a Uinsan kamil.

M. Gloton donne fort utilement la traduction de quelques textes caractéristiques du Sayh
al-Akbar relatifs a 1’arbre (ou a certains arbres : le palmier, ’arbre Tiba ...) ainsi que celle
de versets coraniques ou de hadit-s qui en constituent les références scripturaires. D’une maniére
générale, il a le souci de mettre en relation les notions ou termes techniques utilisés dans ce traité
avec les données correspondantes que I’on découvre dans d’autres livres de I’auteur et de faire
apparaitre ainsi la cohérence doctrinale de 1’ensemble.

BCAI 2 (1985) Ibn ‘Arabr: Journey to the Lord of Power, trad. R. Terri Harris; L'alchimie du bonheur parfait, trad. S. Ruspoli; L'arbre du monde, trad. M. Gloton, recensé
par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 281

Ce copieux travail appelle cependant des réserves qui portent sur des points de méthode. En
ce qui concerne, tout d’abord, la restitution en francais du texte arabe, M. Gloton, désireux
de ne rien perdre des sens possibles d’un mot ou d’une racine, a une prédilection que nous ne
partageons pas pour la traduction « enrichie » : dans la doxologie initiale, gadam est rendu par
« Pied Primordiai», “ayn par « (Eil essentiel »; un peu plus loin (p. 50) habba est la « semence
amoureuse ». Dans un passage qui fait allusion (p. 98) a Uistiwa’ “ala [-"ar§, istiw@’ est traduit
— de maniére fort disgracieuse — par « Assise homogéne ». Tout cela reste véniel. Mais que
penser de la traduction de nazartu (. ..) ila l-makniin wa tadwinihi par « Je me pris & considérer
(...) la réalité précieusement cachée et ses effets dans les degrés cosmiques» (p. 50)? Nous
n’avons plus affaire ici 4 une traduction méme libre mais 4 une glose qui ne devrait trouver place
qu’en note. Plus sobrement rendu, le tadwin al-makniin est, dans ce contexte, I’« expression »,
le «déploiement» de ce qui était caché. Nous pourrions multiplier les remarques de ce
genre.

L’introduction pose un probléme qui n’est pas sans analogie avec le précédent : elle méle
constamment, de fagon indiscernable pour le non-spécialiste, I’analyse du texte et les commen-
taires du traducteur. La troisiéme partie, relative au mi‘rd@g, est typique sous ce rapport : elle
donne en effet & penser que ’ascension du Prophéte va &tre traitée par Ibn ‘Arabi comme une
« remontée de I’Arbre cosmique ». Or, s’il est Iégitime et méme nécessaire de suggérer au lecteur
cette assimilation, il n’en demeure pas moins qu’Ibn “Arabi s’en tient, lui, dans le passage consi-
déré, aux éléments symboliques traditionnels du mi“rd@g (les sept cieux, le Trone etc...) et ne
fait pas usage de ceux dont I'image de I’Arbre réclamerait la présence.

Il faut regretter d’autre part que la notion de hagiqa muhammadiyya, qui est le sujet méme du
Sagarat al-kawn, soit exposée sans que M. Gloton prenne en compte I’histoire de son élabora-
tion doctrinale au cours des Ages (ce qui mettrait en évidence I’apport propre d’Ibn “Arabi) ou
fasse allusion aux débats qu’elle a suscités. L’affirmation (p. 13) selon laquelle «la Réalité
muhammadienne ... a fait I'objet de nombreux travaux dés 'origine du tagawwuf» est assez
surprenante et mériterait d’étre accompagnée d’indications précises. Des traces multiples, sinon
des « travaux », permettent assurément de repérer le cheminement, sous différentes formes, de
Vidée de hagiqa muhammadiyya. Mais M. Gloton se borne & citer en note quelques hadit-s (sans
en donner les références exactes et sans évoquer les polémiques sur 'authenticité de certains
d’entre eux ou sur leur interprétation). Un examen, méme rapide, de ce probléme majeur,
sur lequel A. Jeffery donnait au moins un cursif apergu, serait plus utile que la reproduction
(pp. 37-42) des deux cent une désignations du Prophéte dans les Dald’il al-Hayrat, qui font
intervenir des éléments étrangers au texte d’Ibn “Arabi et ne contribuent en rien & sa compré-
hension.

Pour en finir avec les regrets, ajoutons qu’il est sans doute dommage de faire appel dans plu-
sieurs cas 4 des citations d’auteurs postérieurs (Qa$ani, Gurgani) pour éclairer la signification
de termes sur lesquels Ibn “Arabi a écrit Iui-m&me & diverses reprises — tels, par exemple, le
maqam du qab gawsayn (cf. Futihat, Le Caire, 1329, II, 558-560; III, 543, 1V, 39-40, 51-53;
K. al-Isra@’, Haydarabad, 1948, 50 s.); dommage également de n’avoir pas donné une présen-
tation schématique, sur la base de textes plus explicites que le Sagarat al-kawn (voir par exemple
I’énumération figurant dans Futihdat III, 443 et surtout “Uglat al-mustawfiz, passim) de la

43

BCAI 2 (1985) Ibn ‘Arabr: Journey to the Lord of Power, trad. R. Terri Harris; L'alchimie du bonheur parfait, trad. S. Ruspoli; L'arbre du monde, trad. M. Gloton, recensé
par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

282 BULLETIN CRITIQUE

cosmologie du Sayh al-Akbar. Les indications fournies par M. Gloton ne nous semblent pas
suffisantes pour aider le lecteur & se faire une idée claire de la complexe hiérarchie des degrés de
I’existence universelle chez Ibn “Arabi. Il faut, & ce propos, corriger (p. 20) un lapsus d’ol résulte
une confusion entre al-haba’, la « Poussiére », explicitement identifiée par Ibn ‘Arabi & al-hayiild,
la materia prima (ce que confirme d’ailleurs un texte cité dans la note 40, p. 142) et al-“amd,
la Nuée primordiale ol Allah réside, selon un hadit, avant la création.

Michel CHODKIEWICZ
(Paris)

Daryush SHAYEGAN, Les relations de ['hindouisme et du soufisme d’aprés le Majma' al-
Bahrayn de Ddrd Shokiih. Paris, Editions de la Différence, 1979. 16 X 24 cm., 283 p.
(« Philosophia Perennis » 3).

Cet ouvrage; these de doctorat soutenue en 1968, est triparti.

L’Introduction, d’une quinzaine de pages, commence par une bréve notice sur Dard Sukoh,
fils ainé de 1’empereur moghol Sah Gahin : 4 I’issue d’une féroce guerre de succession, il fut
battu et pris par son frére Awrangzib, qui le fit exécuter sous inculpation d’ilhd@d (hérésie, incro-
yance) en 1069 H./1659. Aprés quoi, M. Shayegan présente le Magma® al-bahrayn, dont il
utilise les deux éditions persanes de Calcutta 1929 (avec traduction anglaise) et de Téhéran
1335 H.S. / 1957. 1l semble en ignorer le texte sanskrit, Samudrasangama, Calcutta 1954, sur
lequel Jean Filliozat a attiré I’attention dans « Sur Ies contreparties indiennes du soufisme »,
J4, t. CCLXVIII (1980), 259-273. Ce texte est une version sanskrite, légérement adaptée, du
Magma® al-bahrayn, et se donne comme Peeuvre méme de Dara, qui pourrait bien, en effet, avoir
traduit lui-m&me son opuscule persan. Ily a lieu de relever dans Pintroduction du Samudrasangama,
donnée en transcription par J. Filliozat, le nom méme de dara sukoha (p. 261, trois ll. avant la
fin). La graphie sanskrite (ou le o est toujours long) ne laissant place 4 aucune ambiguité, il faut
donc bien lire le persan ojﬁ.ﬁl I,}> sous la forme Dara Sukoh, et non Dara Sikéh comme on le

voit souvent (et encore sous la plume de Mme A. Schimmel, op. laud., 97 ss). — M. Shayegan
se situe ensuite longuement dans la ligne de Paul Masson-Oursel, La philosophie comparée,
Paris 1923, 26 s : « Le schéme d’intelligibilité propre a la méthode comparative ne consiste ni
en identité, ni en distinction. [...] Il aboutirait & une science, ou & une histoire La philosophie
comparée ne sera ni 1’une ni ’autre, quoique positive » (cité p. 19). Nous ne suivrions certes
pas I’A. sur cette voie de « positivité » phénoménologique et, fermement attaché quant a nous
4 Vhistoire des religions, c’est sur sa base que nous espérons voir un jour s’en affermir une science.
Au demeurant, nous apprécions ’excellente mise au point des pp. 22 s sur le karma (ou karman).
Alors que Biriini, ajouterons-nous, avait justement écrit : « La transmigration des dmes est la
pierre de touche de la religion des Hindous » (Tahgig, London 1887, 24), il est admirable qu’elle
soit passée sous silence par Dara. On vérifie bien la sa confidence d’avoir entrepris son ceuvre

BCAI 2 (1985) Ibn ‘Arabr: Journey to the Lord of Power, trad. R. Terri Harris; L'alchimie du bonheur parfait, trad. S. Ruspoli; L'arbre du monde, trad. M. Gloton, recensé
par M. Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



