276 BULLETIN CRITIQUE

Chrétiens sont bien obligés de réfléchir sur les présupposés anthropologiques et philosophiques
de leurs échanges, de s’enquérir de 1’éventail exact de leurs informations réciproques et de
s’interroger sur la souplesse constante qu’ils manifestent pour réviser sans cesse leur compré-
hension de 1’autre et exprimer leur propre expérience religieuse en un langage adapté et renou-
velé. Pour qui sait faire les transpositions nécessaires, le livre de D. Urvoy n’est donc pas sans
intérét ni résonance : a travers une étude historique typique et presque exemplaire, il nous
rappelle ce que sont les implications actuelles, les chances exactes et les limites irréductibles de
toute rencontre entre deux cultures, surtout quand elles supposent et nourrissent des expériences
religieuses et des théologies élaborées d’une richesse exceptionnelle.

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.1., Rome)

JUNAYD, Enseignement spirituel, traités, lettres, oraisons et sentences traduits de 1’arabe,
présentés et annotés par Roger Deladriére. Paris, Sindbad 1983.

Aprés ses traductions d’ouvrages d’Ibn ‘Arabi, Gazili et Kalabadi, R. Deladriére remonte
aux sources de la littérature doctrinale du tasawwuf. Les textes traduits dans ce livre constituent
la majeure partie des écrits conservés de Gunayd, disciple de Muhisibi et maitre de Hallag,
Sibli et tant d’autres, chef incontesté de I’Ecole de Bagdad au 3°/9° siécle. Ce qui nous reste de
Peeuvre de Gunayd se présente sous forme de courts traités, lettres adressées & amis et disciples
ainsi que quelques oraisons (le texte le plus long est la lettre adressée & “Amr b. “Utman al-
Makki, pp. 99-121).

La traduction se fonde d’une part sur Uunicum d’Istanbul (Sehit Ali 1374). “Ali “Abd al-Qadir
en avait déjd publié le texte et la traduction anglaise, précédés d’une introduction sur la vie et
Peeuvre de Gunayd (Gibb Memorial New Series XXII, Londres, 1962). Le méme texte a été
réédité, avec trés peu de variantes de lecture, par Suleyman Ates, avec traduction turque des
rasa’il et de 'introduction de “Ali “Abd al-Qadir (Clineyd-i Bagdadi Hayati, Eserli ve mektup-
lar1, Istanbul, 1970). S. Ates avait déja songé & compléter cette édition par quelques textes
conservés dans la Hilyat al-awliya’ d’Abi Nia‘aym al-Isfahani. D’autre part R.D. réunit dans
sa traduction a peu prés tous les textes de Gunayd conservés dans la Hilya et le K. al-Luma’ de
Sarrag. Le tout est suivi d’un choix de sentences de Gunayd, mais 12 le traducteur a d se limiter
3 quelques exemples, car la matiére est abondante.

Par ailleurs, R.D. ne suit pas ’ordre de 'unicum, mais classe les textes en quatre parties :
1. la sainteté : les Elus de Dieu et leur mission, 2. Discours ascétiques, 3. Tawhid : connaissance
de 1’Unité, réalisation spirituelle, « extinction» et «épreuve», 4. Oraisons, & quoi s’ajoute
5. Sentences et définitions. Le terme de « discours ascétiques » ne semble pas trés adéquat, car
Gunayd s’adresse visiblement a une élite de maitres et de disciples et insiste moins sur les
exercices spirituels & accomplir que sur les obstacles de toutes sortes réncontrés sur la Voie jus-
qu’aux plus hauts degrés. De plus les textes regroupés dans cette derniére partie recouvrent des
sujets trés divers : Dintelligence spirituelle (‘agl), la foi, 'invocation (dikr), certaines vertus

BCAI 2 (1985) Junayd: Enseignement spirituel, trad. R. Deladriére, recensé par D. Gril

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 277

fondamentales, la connaissance, etc. De méme, la 3¢ partie traite de questions concernant la
1™ ou la 2° partie. En réalité, presque tous les textes abordent plusieurs thémes a la fois, ce qui
rend leur classement impossible. Prenons par exemple, pp. 84-88, ce passage remarquable sur
la différence entre sidg et ihlds, traduits respectivement par « loyauté spirituelle » et « sincérité
totale ». Gunayd analyse tout d’abord le sens de ces deux vertus avec une précision et une finesse
qui rappellent Muhasibi. Il montre ensuite comment le sidg et ’ihlas conduisent le saint a I’inves-
titure et a I’élection divines (tawalli). La connaissance de 1’Unité, du tawhid, lui est conférée par
Dieu en tant que Wagid, Celui qui détient I’existence véritable et permet au connaissant de la
découvrir en lui-méme. ,

Il aurait été préférable que I’introduction préparat mieux le lecteur 3 aborder ces textes diffi-
ciles par une analyse plus compléte de leurs thémes principaux. La premiére partie de I’intro-
duction reproduit les données des biographes du tasawwuf sur les maitres de Gunayd, ses disciples
les plus connus, son type et sa postérité spirituels, avec mention des nombreuses chaines initia-
tiques qui se rattachent & lui. Tout en renvoyant, dans la deuxiéme partie, aux présentations de
I’ceuvre de Gunayd par Massignon, Arberry ou Molé, R.D. constate que ces auteurs ont mis
I’accent sur quelques-uns des points les plus remarquables de son enseignement, comme la doc-
trine du fand’/baqa’ (« extinction » - « pérennisation ») ou du mitdg (le pacte intemporel, le
« covenant » chez Massignon), au détriment de la cohésion de I’ensemble. Cependant trop peu
de lignes (pp. 36-37) sont consacrées a faire apparaitre celle-ci. L’enseignement de Gunayd est
fondé sur la connaissance de I’Unité; les Elus qui y parviennent par le processus alterné (et
simultané) du fand’ et du baga’ sont dés lors soumis a I’épreuve supréme (bald’), épreuve de la
connaissance, comme le note bien R.D., de la lucidité aprés I'ivresse (sahw/Sukr) et du renvoi
auprés des hommes aprés et en méme temps que P’esseulement en la Présence divine. R.D. consacre
auparavant quelques pages importantes a ’emploi des termes wégid, wugiid, mawgid par Gunayd,
mais ne fait pas assez apparaitre leur rapport avec la connaissance de I’Unité. Chez Gunayd,
le terme wugiid garde le plus souvent son sens actif de « trouver »; le nom divin al-wdgid désigne
celui qui détient dans son omniscience 1’étre des choses; le connaissant, réalisant qu’il n’a pas
d’étre propre est alors mawgid « trouvé» ou « possédé » par le Wagid et « perdu » (mafgiid)
sous le rapport de son existence individuelle. R.D. compare cet emploi a celui des faldsifa,
chez qui le terme wugid apparait dépouillé de sa transitivité, ne signifiant plus que le fait
« d’étre trouvé», Faut-il voir 13, comme le traducteur, un appauvrissement de sens? En
réalité les deux sens actif ou passif coexistent chez Gunayd. Mais il reste que I’emploi au sens
actif de Wagid et wugiid pose tout de méme la question de I’origine de la traduction de la notion
d’étre ou d’existence par ce mot. A

La traduction est dans I’ensemble excellente, méme si parfois le texte n’est pas serré d’assez
prés. C’est le cas de certains passages ol intervient précisément la racine wagada. Ainsi p. 51 de
I’éd. “Ali “Abd al-Qadir : fa-kdna mawgidan fi I-sifa ma'diman min (= fi 7) al-masrab fa-sara
“inda dalika mawgidan mafqiidan est traduit (p. 88) : « Il existe bien, selon ses caractéres apparents,
mais, dans la révélation dont il fait ’expérience, il n’est plus. Il est devenu alors & la fois exis-
tant et non existant ». Ne pourrait-on pas traduire, conformément aux indications de 1’intro-
duction : « Aprés avoir été existant (au sens courant) de par sa qualité individuelle et privé de
I’étre de par I’abreuvement 2 la source divine (masrab), il est devenu dés lors retrouvé et perdu »?

ha

BCAI 2 (1985) Junayd: Enseignement spirituel, trad. R. Deladriére, recensé par D. Gril
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

278 BULLETIN CRITIQUE

Nest-ce pas trop atténuer la force de cette racine que de traduite hing awgadahum wa wahaba
lahum hubbahu ... (p. 31) par : « quand il leur accorde la réalisation intérieure et les gratifie
de son amour » (p. 161), puisque le premier verbe doit signifier & peu prés: « quand 11 les fit Le
retrouver en eux-mémes »? Plus loin, wa ashadahum al-wugiid fi wugidihim est rendu par : «et
11 les rend témoins de la réalisation intérieure dans leur conscience d’eux-mémes « (p. 167);
ne pourrait-on pas risquer la traduction: «et Il les rend témoins de la prise de possession de
I’Etre par Lui-méme dans leur prise de possession de leur propre &tre »? A dire vrai, il s’agit ici
d’un choix. En revanche, la traduction du passage suivant nous semble erronée, car elle élimine
I’opposition haqq-hagiqa : wa l-fand’ al-tdlit fand’uka “an ru’yati I-hagiga min mawagidika bi-gala-
bati $ahidi I-haqq “alayka (p. 55) : « Le troisiéme degré est celui de ton extinction aux expériences
(mawagid) réalisées a I’intérieur de ta conscience. Elle se produit sous 'effet des emprises victo-
rieuses de la présence de I’Etre divin » (p. 154). Il faut traduire: «. .. est ton extinction a la vision
de la Réalité (hagiga) dans tes expériences de 1’&étre sous ’empire du témoignage que rend
contre toi la Vérité instituée par Dieu (hagq) ».

Ces quelques remarques auront montré, nous ’espérons, la place importante de ces textes
dans le développement non seulement du fasawwuf, mais de la pensée islamique en général. Seul
un spécialiste comme R. Deladriére, familier de longue date avec cette littérature, pouvait com-
prendre et rendre en frangais la langue de Gunayd, langue dépouillée, mais pleine d’embiiches,
ol la haute technicité du lexique s’allie & Ia valeur originelle et forte conservée par les mots. Ce
n’est pas non plus un des moindres mérites de cette traduction que de venir opportunément nous
rappeler que I’étude de la doctrine de Gunayd reste a faire.

Denis GriL
(Université de Provence)

IBN ‘ARABI, Journey to the Lord of Power, trad. R. Terri Harris. New York, Tnner Traditions
International, 1981. 14 x 21 cm., 118 p.

——, L’alchimie du bonheur parfait, trad. S. Ruspoli. Paris, Berg International, 1981.
15,5 % 24 cm., 156 p.

——, L’arbre du Monde, trad. M. Gloton. Paris, Les Deux Océans, 1982, 15,5 X 21 cm,,
230 p.

Nous avons signalé ici-méme (Bulletin critique, n° 1, pp. 334-35) la multiplication, ces derniéres
années, des travaux consacrés a Ibn ‘Arabi. A ceux recensés aujourd’hui dans ces pages, d’autres
se sont d’ailleurs ajoutés récemment : mentionnons en particulier la parution en volume du
Livre de I’Arbre et des quatre oiseaux dans la traduction que Denis Gril avait publiée en 1981
dans les Annales Islamologiques (n° 17), accompagnée alors de I’édition critique du texte arabe
(cf. notre compte rendu in Studia Islamica, LIX, 1984) et Pintéressante étude sur I’exégése cora-
nique chez le Sayh al-Akbar publiée & Beyrouth (Dar al-Tanwir, 1983) par le Dr. Nagr Hamid
Abl Zayd sous le titre Falsafat al-ta’wil, dirdasa fi ta’'wil al-Qur’dn “inda Muhyi I-din b. “Arabi.

BCAI 2 (1985) Junayd: Enseignement spirituel, trad. R. Deladriére, recensé par D. Gril

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



