274 BULLETIN CRITIQUE

p. 4 (al-gins al-awwal), 208 (al-gins al-tani), 347 (al-gins al-talif), soit 1) nature et validité du
raisonnement, 2) que le raisonnement est possible pour I’homme, 3) qu’il est obligatoire pour
’homme. _

P. 111. Les mufawwida dont il est question en Mugni XI 310, 2 n’ont pas le sens que M.B.
leur donne. 11 s’agit de Si‘ites extrémistes (gu/at), pour qui Dieu avait « remis le soin » (fawwada)
de créer et régir I'univers & Muhammad, puis "Ali et aux Imams. Cf. Mugni XXa 13, 3-5; XXb
175, 9; Farq 251, 10-12; Mufid, Sarh “aqd’id al-Sadiiq, Nagaf, 1393/1973, 258, 3 s.

P. 122 et n. 427. Les « curieuses remarques » en question découlent, en fait, trés logiquement
de la définition de 'homme comme « totalité vivante ». On en conclura que toutes les parties
du corps qui ne sont pas réceptacle de vie — et I’on décéle cela a leur insensibilité — ne sont pas
partie constitutive de ’homme (cf. XI 311, 15-17) : ainsi les ongles, les poils, etc.

P. 137 et n. 479. Je pense que le “ilm mutlag « ni nécessaire ni acquis » dont parle Pazdawi
désigne la science propre a Dieu : cf. Bagdadi, Usal 8, 5-9.

P. 141. Dans la traduction de Mugni XII 16, 15-19, il faut lire, aux lignes 18-19, yuhissu et
yudriku (et non yuhassu et yudraku). On peut dire de Dieu : yudriku l-asya’. On ne peut pas dire
de Lui : yuhissu bi-I-asya’, et cela pour I'une ou I’autre des raisons indiquées : parce que (pour
Abil “Ali) ahassa signifie « commencer de connaitre les perceptibles », or la science de Dieu ne
saurait avoir de commencement; ou parce que (pour Abill Hasim) ahassa se dit d’une perception
opérée au moyen d’un instrument, ce qui, non plus, ne saurait convenir & Dieu. Cf. plus explici-
tement Mugni V 224, 15-20,

P. 244, Dans sa traduction de F@’ig 126b 15-21, M.B. n’a apparemment pas pris garde 2 la
correction faite en marge. Il faut lire : wa minh@ annahu ida wugida “ald Sartihi azdla al-i§tibah,
«une autre propriété du [razar] est que, §’il est réalisé comme il convient, il fait disparaitre le
doute ».

P. 319. Dans la traduction de Sark 120, 16 s., ’expression /G musahha (121, 5) est prise &
contresens. Il faut comprendre au contraire : «si [les philosophes] entendent par “aql, nafs,
“illa, I’agent libre, alors il n’y a de divergence (litt. « dispute, querelle ») entre eux et nous que
sur le plan des mots ».

P. 334 et n. 1167. Le texte de Mugni XXb 254, 12 porte en réalité : agnds al-a’rad (et non
al-akwan).

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Dominique URrvoy, Penser I'Islam : Les présupposés islamiques de 1'« Art» de Lull.
Paris, J. Vrin, 1980, 16,5 x 25 cm., 440 p.

Dans ses recherches sur les présupposés d’une « philosophie des frontiéres », I’A. analyse
ici Yune des plus remarquables « ceuvres élaborées dans un contexte de confrontation », celle
du tertiaire franciscain de Majorque, Ramon Lull (1235-1315). Comment celui-ci « a-t-il pu
voir I’Islam » et « comment sa méthode tient-elle compte du fait islamique »? Telles sont les

BCAI 2 (1985) D. Urvoy: Penser I'lslam, Les présupposés islamiques de I'«Art» de Lull, recensé par M. Borrmans

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 275

deux questions auxquelles I’A. tente de répondre, au terme d’une longue recherche olt abonde
Iinformation minutieuse et prévaut toujours la « mise en perspective ».

Dans la I Partie, I’A. s’interroge sur L’information de Lull sur I’Islam (pp. 41-173) : le
Ch. I décrit ce qu’était L Islam majorquin; le Ch. IT rappelle ce que furent les rapports entre La
civilisation occitano-troubadouresque et I'Islam; le Ch. IIT souléve le probléme des influences
juives et de la Kabbale : peut-on considérer Le Judaisme comme intermédiaire entre I'Islam et
Lull 2; 1e Ch. IV précise ce que furent les rapports noués entre Les mouvements chrétiens « hétéro-
doxes» et I'Islam; le Ch. V analyse les contacts réels et profonds (?) entre Lull et la civilisation
arabo-islamique.

Dans la 2° Partie, ’'A. envisage les multiples dimensions de L’action missionnaire de Lull et
ses conséquences intellectuelles (pp. 175-254), ce qui loi permet de poser trois questions essen-
tielles : Quelles furent la Perspective unitaire et la Capacité d’intégration de la pensée lullienne
(Ch. VI) a T’endroit du Christianisme oriental? Quelle fut L’Action de Lull en pays musulman
(Ch. VIII)? Que peut-on dire des rapports de Lull et (de) I’Occident conquérant (Ch. 1X)? Un
Ch. VII semble avoir été inséré aprés coup, pour constituer curicusement la 2° partie du ...
Ch. VI: I’A. y évoque Le probleme mongol et la question du paganisme, pour se demander si
Lull les avait intégrés a son Art.

Dans la 3° Partie, I’A. analyse L’idée de « raisons nécessaires » (pp. 255-361). Le projet y est
assez clair : quelle fut la méthode de Lull en vue d’accéder & une pensée unifiée et universelle,
valable pour tous? L’A. veut, en outre, découvrir quelles furent les étapes de la réflexion de
Lull : y a-t-il eu constante progression et souple adaptation? Tout cela améne I’A. A traiter,
tour & tour, des Analogies avec I’ancien Kaldm (Ch. X), de La pensée musulmane a Majorque
(Ch. XI), des Antécédents apologétiques de I'Ars compendiosa inveniendi veritatem (Ch. XII) et
de I’ Ars inveniendi veritatem (Ch. XIII). Toutes ces recherches valent au lecteur d’utiles réflexions
sur Les implications méthodologiques de la polémique islamo-chrétienne (pp. 269-277) ainsi que
de bonnes informations sur les versions arabes du Libre del Gentil et du Libre de contemplacio
(pp. 317-335).

Dans la 4° Partie, I’A. souligne quels furent Les perfectionnements de la méthode (pp. 363-416).
Il s’agit alors de mesurer exactement ce que fut L’influence de la logique arabe (Ch. XIV), sur-
tout dans le cas de «1’essai de synthése d’Ibn Sab‘in », et de passer en revue les Tentatives de
Sfusion des structures linguistiques latines et arabes (Ch. XV), a travers « la doctrine des corré-
latifs », «1’idée d’Est Dei» et le recours aux « dignités » (hadardt) dans le jeu des attributs
divins. Le Ch. XVI pose la question essentielle : Vraie ou fausse approche de I'Islam ? 1’A. essaie
d’y répondre en fonction de «la version ultime de I’Art », des « textes africains » et de 1’usage
que les autres ont fait de I’ceuvre de Lull aprés lui (cf. les développements de la « méthode com-
binatoire » en philosophie, d’une part, et le syncrétisme du Lullisme valencien, d’autre part).

Le lecteur attentif ou passionné risque alors de demeurer sur sa faim, car I’interrogation laisse
a ce lecteur le soin de se formuler & lui-méme la réponse & toutes ces questions. Entreprise d’autant
plus difficile que la lecture du livre est parfois ardue, tant la matiére est philosophique et la pré-
sentation parfois desservie par maintes fautes d’orthographe ou d’impression. Le lecteur doit
néanmoins surmonter ces obstacles pour accéder a la compréhension de ’enjeu, car il est de
taille : en effet, tous ceux qui sont engagés dans le dialogue intellectuel entre Musulmans et

43

BCAI 2 (1985) D. Urvoy: Penser I'lslam, Les présupposés islamiques de I'«Art» de Lull, recensé par M. Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

276 BULLETIN CRITIQUE

Chrétiens sont bien obligés de réfléchir sur les présupposés anthropologiques et philosophiques
de leurs échanges, de s’enquérir de 1’éventail exact de leurs informations réciproques et de
s’interroger sur la souplesse constante qu’ils manifestent pour réviser sans cesse leur compré-
hension de 1’autre et exprimer leur propre expérience religieuse en un langage adapté et renou-
velé. Pour qui sait faire les transpositions nécessaires, le livre de D. Urvoy n’est donc pas sans
intérét ni résonance : a travers une étude historique typique et presque exemplaire, il nous
rappelle ce que sont les implications actuelles, les chances exactes et les limites irréductibles de
toute rencontre entre deux cultures, surtout quand elles supposent et nourrissent des expériences
religieuses et des théologies élaborées d’une richesse exceptionnelle.

Maurice BORRMANS
(P.I.S.A.1., Rome)

JUNAYD, Enseignement spirituel, traités, lettres, oraisons et sentences traduits de 1’arabe,
présentés et annotés par Roger Deladriére. Paris, Sindbad 1983.

Aprés ses traductions d’ouvrages d’Ibn ‘Arabi, Gazili et Kalabadi, R. Deladriére remonte
aux sources de la littérature doctrinale du tasawwuf. Les textes traduits dans ce livre constituent
la majeure partie des écrits conservés de Gunayd, disciple de Muhisibi et maitre de Hallag,
Sibli et tant d’autres, chef incontesté de I’Ecole de Bagdad au 3°/9° siécle. Ce qui nous reste de
Peeuvre de Gunayd se présente sous forme de courts traités, lettres adressées & amis et disciples
ainsi que quelques oraisons (le texte le plus long est la lettre adressée & “Amr b. “Utman al-
Makki, pp. 99-121).

La traduction se fonde d’une part sur Uunicum d’Istanbul (Sehit Ali 1374). “Ali “Abd al-Qadir
en avait déjd publié le texte et la traduction anglaise, précédés d’une introduction sur la vie et
Peeuvre de Gunayd (Gibb Memorial New Series XXII, Londres, 1962). Le méme texte a été
réédité, avec trés peu de variantes de lecture, par Suleyman Ates, avec traduction turque des
rasa’il et de 'introduction de “Ali “Abd al-Qadir (Clineyd-i Bagdadi Hayati, Eserli ve mektup-
lar1, Istanbul, 1970). S. Ates avait déja songé & compléter cette édition par quelques textes
conservés dans la Hilyat al-awliya’ d’Abi Nia‘aym al-Isfahani. D’autre part R.D. réunit dans
sa traduction a peu prés tous les textes de Gunayd conservés dans la Hilya et le K. al-Luma’ de
Sarrag. Le tout est suivi d’un choix de sentences de Gunayd, mais 12 le traducteur a d se limiter
3 quelques exemples, car la matiére est abondante.

Par ailleurs, R.D. ne suit pas ’ordre de 'unicum, mais classe les textes en quatre parties :
1. la sainteté : les Elus de Dieu et leur mission, 2. Discours ascétiques, 3. Tawhid : connaissance
de 1’Unité, réalisation spirituelle, « extinction» et «épreuve», 4. Oraisons, & quoi s’ajoute
5. Sentences et définitions. Le terme de « discours ascétiques » ne semble pas trés adéquat, car
Gunayd s’adresse visiblement a une élite de maitres et de disciples et insiste moins sur les
exercices spirituels & accomplir que sur les obstacles de toutes sortes réncontrés sur la Voie jus-
qu’aux plus hauts degrés. De plus les textes regroupés dans cette derniére partie recouvrent des
sujets trés divers : Dintelligence spirituelle (‘agl), la foi, 'invocation (dikr), certaines vertus

BCAI 2 (1985) D. Urvoy: Penser I'lslam, Les présupposés islamiques de I'«Art» de Lull, recensé par M. Borrmans

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



