272 BULLETIN CRITIQUE

d’excellentes corrections ont été apportées a 1’édition du Caire. Qu’on me permette d’en ajouter
quelques autres (mes références renvoient a Mugni 1X).

8, 14-15. 1l faut bien comprendre « by Him », « par Dieu ». Le ms. de Léningrad dit ici, sans
équivoque : an yaga'a min Allah ta’ala.

12, 16. Lire : ma bi-hadratihi, cf. IV 43, 10 s.

13, 4. Lire ma@ ward’a l-satir, cf. 1V 64, 11-12; 66, 6-9; VII 29, 5-9,

46, 24. Lire : lam nataqassa (cf. également 60, 6 : natagassahu, et 165, 5 : li-tagassi).

48, 23. Lire : wa l-sabab ma'dim, comme P’implique Ia suite (49, 1 s.). L’effet engendré peut
exister alors que sa cause n’existe plus, de méme que I’acte direct peut exister alors que la puis-
sance n’existe plus.

54, 18. Lire : fi I-garab, cf. IV 17, 17-19 et VIa 12, 10-11.

62, 3 et 13. Lire lawn et non kawn. _

65, 18. Lire : l@ yuhillu bi-, « ne fait pas obstacle a», cf. VIII 41, 1-3 et 182, 10-12.

79, 4. Lire : inna wugiib wugad al-Say’, cf. 77, 1.

87, 19. Lire : ka Il-lawn, cf. VIb 162, 3-4.

101, 16. Lire niigibuhu et mugdrana. « Nous ne sommes pas conduits sur ce point 3 la méme
[conséquence] que celle & laquelle nous contraignons (awgaba “ala, équivalent d’alzama) ceux
qui soutiennent la contemporanéité de la capacité et de I’acte ».

113, 6. Lire : fi Nagd al-Abwab, comme en 120, 18 et 166, 12.

133, 17-18. Lire musirr® et al-israr, cf. XIV 345, 5-6.

133, 20. Bien lire : ka-I-gamm (cf. J.H. 396, n. 57), la « tristesse », qu’on peut en effet consi-
dérer comme une sorte de croyance (i‘tigad) (cf. VIa 63, 8-9), et qui accompagne normalement
le regret (cf. XIV 396, 1-3).

138, 21. Lire probablement : Gawab al-Hugandi, cf. mon article « Matériaux pour une biblio-
graphie des Gubba’i», J4 1976, 318.

142, 17-18. Lire : al-agsam al-muttagila bi-mahall, et de méme : Lima ittasala bihd (on bihi?),
cf. 142, 10; 143, 23; 144, 22.

149, 8. Lire : al-i‘timddayn al-mugtalabayn, cf. 148, 24.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Marie BERNAND, Le probléme de la connaissance d’aprés le Mugni du Cadi Abd al-Gabbar.
Alger, SN.E.D., 1982, 16 X 24 cm., 388 p. (dont 23 p. d’index).

Cette étude, présentée en 1977 comme thése de doctorat d’Etat, est un élément de I’enquéte
poursuivie par M.B. sur la théorie de la connaissance dans 1’école mu‘tazilite, qui avait déja
donné lieu de sa part 4 différents articles dans Studia Islamica (vol. XXXVI, XXXVII et XXXIX)
concernant Abi 1-Hudayl, Bisr, Tumdma, Mu‘ammar, Nazzam, Gahiz. Je dois dire que, dans
ces courtes monographies, traitant un matériau doxographique limité, M.B. apparaissait nette-
ment plus a ’aise que dans ce dernier travail, ou il Iui a fallu prendre & bras le corps toute la

BCAI 2 (1985) M. Bernand: Le probléme de la connaissance d’aprés le Mugni du Cadi ‘Abd al-Gabbar, recensé par D. Gimaret

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 273

masse du Mugni : non seulement le livre XII, qui en est ici, bien siir, la piéce essentielle, mais
aussi les livees IV (sur la théorie de la perception), XI (sur la nature de ’homme, la signification
du “aql), XV (sur les ahbar), ainsi que les inévitables références aux autres volumes, tant la pensée
de “Abd al-Gabbar et de ses maitres constitue un systéme oll tout se tient. Il n’est pas facile de
dominer une matiére aussi considérable; sans compter que la difficulté est ici aggravée par le
mauvais état dans lequel le texte (édité) nous est transmis : & cet égard, le livre XII est particu-
lidrement « soigné », si 'on peut dire!

Je pense qu’en ’occurrence, vu P'ampleur et la difficulté du sujet, une autre méthode plus
modeste efit été préférable. Par exemple : s’en tenir au livie XII du Mugni, et faire pour lui, en
tout ou partie, ce qu’a fait J. Hecker pour le livre IX, a savoir établir trés soigneusement le texte
3 partir du manuscrit, et en tenter une traduction intégrale annotée. C’est en s’obligeant & rester
au ras du texte, et & suivre pas a pas les raisonnements du Qadi que, petit & petit, on y voit plus
clair.

Quelques remarques par-ci par-la.

P. 63-65. 1l est fort improbable qu’il faille ranger Qasim al-DimaSqi parmi les prétendus
« Sophistes ». Le personnage est relativement peu connu, mais c’était sans doute un honnéte
mu'tazilite (cf. Filrist, éd. Tagaddud, 206, 20-22). Disciple d’Aba I-Hudayl (cf. Balhi, Magalat,
in F. Sayyid, Fadl 74, 5), et non pas de Nazzam, comme le croit M.B. Les termes gumbhirihim
et minhum de Farqg 198, 7 et 10 (ainsi que dans le passage correspondant du ps.-Milal) renvoient
non pas aux disciples de Nazzam, mais aux Mu'tazilites dans lenr ensemble. Quant & la thése
attribuée & ce Qasim, il faut bien voir que la version gu’en donne Bagdadi est fort sujette &
caution, étant tirée tout droit d’Ibn al-Rawandi (cf. Intisar § 52) : il s’agit sans doute de quelque
extrapolation malhonnéte d’une théorie relative a la nature de la parole.

P. 81. Le passage de Mugni XII 54, 9-14 n’est pas compris. Il faut comprendre : « La tran-
quillit¢ d’aAme a I’égard de ce que I’on connait non par la perception mais par intuition ration-
nelle — comme, par exemple, la mauvaiseté de 1’injustice et la bonté de 1’équité —, ou que I’'on
connait par le raisonnement, est de méme nature (yagri magrd) que la tranquillité d’dme & 1’égard
de ce que I’on connait par la perception (M.B. a ici, visiblement, sauté une ligne). Dés lors, c’est
la méme chose que de dire « Je ne me fie qu’a ce que je pergois » et de dire « Je ne me fie pas
non plus (bien lire : ayd™) & ce que je pergois». Car si I’on se fie nécessairement a ce qu’on
percoit pour le seul motif (bien lire : /a li<illat™ akbar etc.) de la tranquillité d’Ame [que 1’on
éprouve] & I’égard du pergu, du moment que ce motif existe également dans les autres connais-
sances, nous devons également nous fier a elles ». _

P. 99. Dans la traduction de Muhit I (i.e. 1’éd. "Azmi du Magmi® fi [-Muhit d’Ibn Mattawayh)
21, 22-23, il faut comprendre : « Et de méme que nous nions qu’ll puisse accomplir un acte tel
(i.e. un acte mauvais), nous nions pareillement que parmi Ses actes il puisse s’en produire un
qui n’ait d’autre modalité que sa venue a ’&tre, de telle sorte qu’il ne soit qualifié ni de bon ni
de mauvais ». L’acte qui n’a d’autre modalité que sa venue a [’&tre, et donc éthiquement neutre,
est fondalement I’acte inconscient (cf. supra mon C.R. de Frank).

P. 105-106. L’exposé introductif du Mugni XII donne bien tres exactement le plan du livre,
en trois parties, et non quatre, ces trois parties ¢tant nettement matérialisées par les titres des

43

BCAI 2 (1985) M. Bernand: Le probléme de la connaissance d’aprés le Mugni du Cadi ‘Abd al-Gabbar, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

274 BULLETIN CRITIQUE

p. 4 (al-gins al-awwal), 208 (al-gins al-tani), 347 (al-gins al-talif), soit 1) nature et validité du
raisonnement, 2) que le raisonnement est possible pour I’homme, 3) qu’il est obligatoire pour
’homme. _

P. 111. Les mufawwida dont il est question en Mugni XI 310, 2 n’ont pas le sens que M.B.
leur donne. 11 s’agit de Si‘ites extrémistes (gu/at), pour qui Dieu avait « remis le soin » (fawwada)
de créer et régir I'univers & Muhammad, puis "Ali et aux Imams. Cf. Mugni XXa 13, 3-5; XXb
175, 9; Farq 251, 10-12; Mufid, Sarh “aqd’id al-Sadiiq, Nagaf, 1393/1973, 258, 3 s.

P. 122 et n. 427. Les « curieuses remarques » en question découlent, en fait, trés logiquement
de la définition de 'homme comme « totalité vivante ». On en conclura que toutes les parties
du corps qui ne sont pas réceptacle de vie — et I’on décéle cela a leur insensibilité — ne sont pas
partie constitutive de ’homme (cf. XI 311, 15-17) : ainsi les ongles, les poils, etc.

P. 137 et n. 479. Je pense que le “ilm mutlag « ni nécessaire ni acquis » dont parle Pazdawi
désigne la science propre a Dieu : cf. Bagdadi, Usal 8, 5-9.

P. 141. Dans la traduction de Mugni XII 16, 15-19, il faut lire, aux lignes 18-19, yuhissu et
yudriku (et non yuhassu et yudraku). On peut dire de Dieu : yudriku l-asya’. On ne peut pas dire
de Lui : yuhissu bi-I-asya’, et cela pour I'une ou I’autre des raisons indiquées : parce que (pour
Abil “Ali) ahassa signifie « commencer de connaitre les perceptibles », or la science de Dieu ne
saurait avoir de commencement; ou parce que (pour Abill Hasim) ahassa se dit d’une perception
opérée au moyen d’un instrument, ce qui, non plus, ne saurait convenir & Dieu. Cf. plus explici-
tement Mugni V 224, 15-20,

P. 244, Dans sa traduction de F@’ig 126b 15-21, M.B. n’a apparemment pas pris garde 2 la
correction faite en marge. Il faut lire : wa minh@ annahu ida wugida “ald Sartihi azdla al-i§tibah,
«une autre propriété du [razar] est que, §’il est réalisé comme il convient, il fait disparaitre le
doute ».

P. 319. Dans la traduction de Sark 120, 16 s., ’expression /G musahha (121, 5) est prise &
contresens. Il faut comprendre au contraire : «si [les philosophes] entendent par “aql, nafs,
“illa, I’agent libre, alors il n’y a de divergence (litt. « dispute, querelle ») entre eux et nous que
sur le plan des mots ».

P. 334 et n. 1167. Le texte de Mugni XXb 254, 12 porte en réalité : agnds al-a’rad (et non
al-akwan).

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Dominique URrvoy, Penser I'Islam : Les présupposés islamiques de 1'« Art» de Lull.
Paris, J. Vrin, 1980, 16,5 x 25 cm., 440 p.

Dans ses recherches sur les présupposés d’une « philosophie des frontiéres », I’A. analyse
ici Yune des plus remarquables « ceuvres élaborées dans un contexte de confrontation », celle
du tertiaire franciscain de Majorque, Ramon Lull (1235-1315). Comment celui-ci « a-t-il pu
voir I’Islam » et « comment sa méthode tient-elle compte du fait islamique »? Telles sont les

BCAI 2 (1985) M. Bernand: Le probléme de la connaissance d’aprés le Mugni du Cadi ‘Abd al-Gabbar, recensé par D. Gimaret

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



