266 BULLETIN CRITIQUE

de leurs veeux un régime de despotisme éclairé, et ne dissimulant point leur mépris pour la masse
dont il fallait assurer le bonheur « par le haut ».

Suivent un glossaire et une bibliographie bien fournis et de consultation aisée.

Un ouvrage dont la lecture et la consultation réguliére s’avérent indispensables pour bien
comprendre les rapports complexes que Ihistoire a tissés entre politique et religion, fiction et
réalité, dans la pensée et la sensibilité du monde musulman.

Alfred MORABIA
(Université de Toulouse 1I)

Richard M. FRANK, Beings and Their Attributes. The Teaching of the Basrian School of
the Mu'tazila in the Classical Period. Albany, State University of New York Press,
1978. 16 x 24 cm., x1u-220 p. (dont 40 p. d’index).

T’ai déja dit ailleurs (J4OS 1980, 131-35) — et j’y renvoie le lecteur — les mérites de cet impor-
tant et difficile ouvrage, ot Frank étudie la théorie des sifar (en général) telle que mise au point
dans ’école mu‘tazilite de Basra & partir ¢’Abii Hagim al-Gubba’i. J’ai dit également les réserves
qu’il m’inspire quant a la méthode employée. Je profite de I’occasion qui m’est donnée ici d’y
revenir, pour diverses remarques de détail (N.B. Les abréviations que j’utilise sont celles de F.).

64 et 84, n. 35. La traduction de Tad 147a 25 s. comporte aux 1l. 8-9 (« In this way » etc.) une
inexactitude. Le texte dit en réalité : wa bi-hada yufariqu kawna I-hayyi hayy® aw tahayyuza
I-gawhari wa ma tu’lamu bihi hadihi l-sifatu min al-ahkam. Tahayyuz n’est pas considéré ici sous
le méme point de vue que dans la phrase précédente. L’auteur vient de dire que, pour un puissant
(qadir), son « fait d’étre puissant» se reconnait a une « propriété» (hukm) unique, qui est de
déterminer la venue a 1’étre de 1’acte, de méme que, pour une substance (gawhar), son « fait
d’6tre substance » se reconnait a une « propriété » unique, qui est sa « spatialité » (tahayyuz).
Il en va différemment, dit-il ensuite, du fait, pour un vivant, d’étre vivant, ou du fait, pour la
substance, d’étre spatiale (qui est précisément autre chose que son fait d’étre substance), qui,
eux, se reconnaissent & une pluralité de propriétés; a savoir, pour la substance, son fait de sup-
porter les accidents, d’empécher toute autre substance d’occuper le méme lieu, de pouvoir &tre
percue a la fois par la vue et le toucher (cf. SU5 165, 15-17; Mas ms. Berlin 25a 6-7; etc.).

65 et 84, n. 42. Dans la citation de Tad 26a 7-10, lire fa-amma l-mudaddatu, puis, 1. 4 de la n. 42,
dina nafsi sifati I-dat, comme ’ont les mss. San‘d 207 et 210.

70-71; 87, n. 74 et 88, n. 76; 194, radical ‘I/. En 88, n. 76, F. reléve avec raison, dans ces deux
passages de ZS, un emploi particulier d’al-ma’lil au sens d’al-ma’lil fihi, & comprendre par
conséquent non pas comme effet d’une “illa (selon 1’usage ordinaire), mais, comme c’est dit
p. 194, au sens de « ce dans quoi Peffet est présent ». Mais alors pourquoi F. traduit-il cependant,
dans les deux citations en question, cet al-ma’liil successivement par «the effect» and «the caused»
(la seconde traduction étant maintenue p. 194, en référence & 87, n. 74)? En I’occurrence, il
s’agit bien évidemment de cette « appropriation » (ihtisds) — F. dit « specific association » —
qui lie une ‘illa non avec son effet, mais bien avec ce dans quoi elle détermine son effet : ainsi

BCAI 2 (1985) R.M. Frank: Beings and their Attributes. The Teaching of the Basrian School of the Mu‘tazila in the Classical Period, recensé par D. Gimaret

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 267

la volonté en vertn de laquelle Dieu (ou Zayd) est voulant est « appropriée » (« specificaily
associated ») a4 Dieu (ou Zayd), cf. M VIb 165, 10 s. (cité par F. 88, n. 77) et 170, 3-5. Contrai-
rement a ce qu’indique F. (88, n. 76), cet emploi de ma’lil, si apparemment on ne le trouve pas
dans le Mugni, n’est pas rare dans les textes postérieurs : cf. SU5 452, 7-8; Mas 25b15-16; Tad
9b 16-17; 24b 5; 42a 5-6; ZS 53, 19-20.

73-74. Dans le passage de M VIb 169, 14 s., il me parait évident qu’en 169, 16 (F. 74, 2), il
faut live : fa-mawqilf “ald I-daldla, et non “ald l-irdda. Cf. dans des contextes tout 4 fait semblables
VIb 167, 1 et 173, 15; ou encore IX 48, 3; 77, 5; 80, 18-19. Dés lors, le commentaire fait 4 ce
propos par F. n’a pas de raison d’&tre. Il faut comprendre, 3 mon avis : « Quant aux autres
propriétés, [qu’elles ne sont pas susceptibles de varier] requiert une preuve ».

93 et 111, n. 2. Il n’y a pas de doute qu’il faut lire, en SU5 98, 5 : min amr™ wa muhassis,
cf. ibid. 96, 16; 98, 2; 222, 8; 391, 11; 398, 11; etc. Il n’y a pas de raison non plus de supprimer
dans le méme passage, wa li-makanihi etc. F. parait comprendre comme si le -hu de lahu renvoyait
a la notion de jurig mentionnée plus haut, mupassis lahu signifiant « that specifically determines
it ». En réalité, -hu renvoie directement & mubassis, 1’expression lahu wa li-makanihi constituant
un groupe indissociable pour dire : « en vertu duquel ». Cf. SU5 93, 3; 96, 16-17; 222, 8-9; 391,
11-12; 399, 1; etc.

104. F. a probablement raison d’inclure ta’/if dans la premiére catégorie d’accidents, aprés
les akwan. Mais la justification qu’il en donne n’est pas en soi suffisante, & savoir qu’il s’agit
d’un accident « dont I’effet se limite au substrat & quoi il inhére, et qui n’a besoin pour exister
que de la réalisation de ce substrat ». Car on peut en dire autant des couleurs, des saveurs, des
odeurs, et de tout ce qui entre dans la seconde catégorie (cf. M VII 36, 4-6). Il faudrait qu’en
outre cet accident 7a’lif, comme les akwan, détermine un « état » de son substrat (cf. F. 95, §a).
Or, autant que je sache, “Abd al-Gabbar ne dit rien de tel (alors que, concernant les akwan, c’est
clairement indiqué en plusieurs endroits, cf. M VIb 162, 3-4 et 168, 10-11; VII 40, 6 et 53, 7-8).
Ibn Mattawayh parait exclure que mu allaf puisse &tre considéré comme un état de la substance
(Tad 8b 17-19). Guwayni, en revanche, prétend qu’« Abi Hasim joignait le ta’lif aux akwan
quant & la détermination d’états » (Samil 630, 8).

106. « The heart as the instrument or organ of their production ». Strictement parlant, le coeur
n’est pas un instrument (@la) : cf. M VII 40, 14-17; IX 105, 4-11; XTI 222, 6-14 (ainsi que VIiI
40, 17 s.); Muh 350, 8-11; Tad 62b 30-33. Un instrument est ce au moyen de quoi tel agent
(I’homme) peut produire un acte, alors que tel autre agent (Dieu) peut s’en passer. Or les « actes
des ceeurs » (af @l al-quliib), méme créés par Dieu, ne peuvent exister précisément que dans le
ceeur.

114, n. 15. Faux-sens dans Uinterprétation de M VIII 148, 7-10 : k@’in n’a manifestement
pas ici son sens technique de « situé [dans un lieu] » (ce qui, du reste, se dit normalement kd ‘in fi).
Dans tout ce passage, kdna bi- signifie simplement « exister par, en vertu de» (cf. Maqg 279, 7
et 539, 1-2; Maturidi, Tawhid 242, 9). “Abd al-Gabbar nie ici, en réponse a I’objection de VIIL
148, 4-6, que I'acte existe par le membre (comme son effet), bien qu’il ait besoin de ce membre
pour exister; cf. encore ibid. 10-14. .

117, n. 30. Inadvertance : ’adversaire que Nasi’ a dans I’esprit (dwsat § 146) ne soutient pas
que le feu engendre la combustion; au contraire, il le nie (ankarir). Et quand bien méme il aurait

A1

BCAI 2 (1985) R.M. Frank: Beings and their Attributes. The Teaching of the Basrian School of the Mu‘tazila in the Classical Period, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

268 BULLETIN CRITIQUE

soutenu cette position, il me parait difficile d’y reconnaitre une thése de Gubba’i : pour ce der-
nier, au contraire, la combustion est un de ces phénomeénes qui relévent de la simple « coutume »
(‘ada), et non du tawallud, cf. Maq 312, 11-13 et 570, 1-6; SUS 341, 7-12.

121, n. 60. Le passage de SUS 111, 12-14 n’a pas le sens que F. lui donne. L’auteur argumente
ici contre ceux (i.e. les philosophes Grecs) qui soutiennent que la matiére a pu préexister 2 la
forme; ou, en termes de kalam, que les corps ont pu initialement étre dépourvus de tout kawn.
« La preuve, dit-il, c’est que, si le corps pouvait avoir été [a I’origine] dépourvu de ces accidents,
il pourrait encore maintenant en &tre dépourvu, a condition d’€tre demeuré dans cet état de
vacance originelle. [Ce dernier point étant spécifi¢] a titre de précaution (ihtirdz) contre [’objec-
tion qu’on pourrait nous faire concernant] la couleur, car si [pour nous] le corps peut étre [ini-
tialement] dépourvu de couleur, il ne peut plus en étre dépourvu aprés qu’elle a existé en lui ».
Sur ce dernier point, cf. F. 94 et 113, n. 12.

126 et 139, n. 7; 142, n. 39; 145, n. 51. La correction que F. s’obstine 3 faire en M VIa 59, 3-4
(en lisant al-wugid alladi yahrugu bihi au lieu de al-wugiid yahrugu bihd@) implique, je pense, un
contresens dans l’interprétation de cette phrase, qu’il faut au contraire, selon moi, laisser telle
quelle. Car bi/ia renvoie en réalité & hal (et non, corrigé en biki, & wugiid). Contre la thése d’Abi
“Ali et Abii Hasim, selon laquelle un acte est moralement bon en raison de causes positives spéci-
fiques, “Abd al-Gabbar soutient ’opinion d’Abii *Abd Allah, & savoir qu’il suffit, pour qu’un acte
soit bon, qu’il ne comporte aucune des causes de mauvaiseté, et qu’il ait en outre un hdal za’ida
‘ald wagidihi, sinon il serait, concernant son statut éthique, comme s’il n’existait pas (ka-I-
ma'dim) : cf. VIa 72, 1-3 et XIV 242, 16-18. L’acte qui n’a d’autre état que sa simple existence
est par excellence ’acte inconscient (i al-sahi) : cf. VIa 7, 4-6; 9, 12-13; 11, 3-4; 72, 1-3; SU5
326, 9-10.

127 et 139, n. 17. La citation de Mul 354, 5-6 est prise dans un sens qui n’est pas le sien. En
Poccurrence, Iattribut « produit par I’agent autonome » n’est ni ’existence ni la venue a I’étre.
Ce passage d’Ibn Mattawayh traite de la responsabilité de ’agent touchant la mauvaiseté de
son acte, un probléme que F. aborde plus loin (132-135). L’auteur dit : « Dans tous les cas,
I’acte mauvais (lire al-gabih, comme le porte 1’éd. Houben) est mauvais du fait qu’il se produit
selon une certaine modalité (wagh, « manner »); mais cette modalité peut étre attribuée (gad
yuddfu) a Pagent, en tant qu’elle peut accompagner (le texte dit : gad yatba'u) une qualification
(sifa) produite par I’agent autonome et les états de celui-ci, comme ce que nous disons du fait
[pour un acte] d’étre information mensongere, pour la raison que ce qui produit son fait méme
d’étre information, c’est le fait [pour I’agent] d’étre voulant. (...) Un tel acte peut étre dit mauvais
du fait de ’agent (lire innahu qabuha bihi, comme dans 1’éd. Houben 370, 20) ». On reconnait
ici une thése que F. expose plus loin pp. 133-134, avec références en 144, n. 47.

1l semble que F. n’ait pas toujours lu les citations qu’il utilise avec toute 1’attention nécessaire.

129. Je ne pense pas que la théorie de Gubba’i selon laquelle une information (habar) est 1’objet
de deux volontés ait quoi que ce soit & voir avec ses conceptions concernant la nature de la parole.
Elle procéde, je pense, des théses des Bagriens dans leur ensemble concernant les fonctions de la
volonté. Pour eux, l1a volonté a deux fonctions : d’une part, elle accompagne tout acte conscient
(cf. M VIb 79, 17-18), et, en tant que telle, elle est volonté de faire exister 1’acte; d’autre part
elle est & méme de déterminer dans certains actes une qualification particuliére, de faire, par

BCAI 2 (1985) R.M. Frank: Beings and their Attributes. The Teaching of the Basrian School of the Mu‘tazila in the Classical Period, recensé par D. Gimaret

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 269

exemple, qu’une parole soit information, ordre, etc. Dés lors, de fagon tout & fait logique, Abi
“Ali considére que produire une information requiert deux volontés, ’une en tant qu’acte conscient,
’autre en tant qu’information. Abii Hasim, quant & lui, estime inutile de supposer, en ’occur-
rence, deux volontés différentes. Toute volonté, selon 1’école de Basra, a sa source dans une
«incitation » (da‘i") (M VI al9%4, 16-18; VIb 63, 1-3; etc.). Or, comme le dit clairement Ibn
Mattawayh dans le passage cité par F., il n’y a pas, pour Abi Hagim, d’incitation spécifique a
produire une parole, différente de I’incitation & énoncer une information concernant Zayd (Tad
177b 7-9 et 14-15); de la méme fagon, la volonté de produire une parole selon une modalité parti-
culiére implique la volonté de la produire tout court (cf. encore Muh 285, 8-10).

132 et 143, n. 46. Je ne vois pas en quoi la mention de I’ignorance (gahl) en M VIa 10, 17 serait
contradictoire a la distinction faite en M VIII 171, 11 s. Dans ce cas, on devrait en dire autant
de I’injustice (zulm) et de la volonté du mal, que “Abd al-Gabbar classe dans la méme catégorie
que I’ignorance, en tant qu’actes dont la mauvaiseté ne dépend pas de ’agent (M VIa 83, 10-11).
La liste de VIa 10, 17 énumére simplement différents types d’actes mauvais (cf. ibid. 58, 6-9 et
61, 6-10), en d’autres termes, les différentes modalités (wugiih) en vertu desquelles un acte est
moralement mauvais.

171, n. 61. La fin de la citation de M V 247, 9-10 est curieusement transcrite. Il faut lire évidem-
ment : ma taqtadi l-hagatu itbatahu.

172, n. 68. C’est un fait que “Abd al-Gabbar, en M VIII 123, 6 s. (ainsi qu’en IV 318, 5s.),
rejette la définition selon laquelle deux choses sont dites « autres » quand I’une peut exister en
I’absence de 1’autre (yagiizu wugid ahadihimd ma’a “adami I-Ghar). 11 n’empéche qu’ailleurs, a
plusieurs reprises, il considére comme le signe méme de altérité le fait précisément que, de deux
choses, I'une peut exister indépendamment de I’autre : cf. M VII 21, 2-8 et 192, 2-7; XTI 376, 1-9.

Daniel GIMARET
(E.P.H.E., Paris)

Judith Katz Hecker, Reason and Responsibility : an explanatory translation of Kitab al-
Tawlid from al-Mughni fi Abwab al-Tawhid wa-1-"Adl by Qadi “Abd al-Jabbar al-
Hamadhani, with Introduction and Notes. University of California, Berkeley, Ph.D,
1975. Xerox University Microfilms, Ann Arbor, Michigan, 1979, 16x20,5 cm.,
XXXIX-563 p. Index analytique, -glossaire.

Il est sans doute bien tard pour rendre compte de ce travail maintenant vieux de dix ans.
Mais, en dépit des importantes critiques qu’il appelle, c’est 1a un travail trés remarquable, qui
mérite d’étre signalé, ce qui n’a guére été fait jusqu’a maintenant, que je sache.

Il s’agit, comme on le voit, d’une traduction intégrale annotée du livre IX du Mugni, la célébre
« Somme » du théologien mu‘tazilite ‘Abd al-Gabbar (m. 415/1025). Ce livre IX, qui traite de
la « génération » (tawlid) de 1’acte — c’est-a-dire de la production d’un acte par ’intermédiaire
d’un autre — est sans aucun doute 1’un des plus intéressants de I’ouvrage. On y est en plein dans

43

BCAI 2 (1985) R.M. Frank: Beings and their Attributes. The Teaching of the Basrian School of the Mu‘tazila in the Classical Period, recensé par D. Gimaret
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



