BULLETIN CRITIQUE 263

La seconde partie (p. 275-406) traite des questions concernant la réalité du monde, et de ques-
tions annexes comme ’engendrement (fawallud), la latence (kumiin), le mouvement et le repos
(haraka wa sukin) (p. 310-315). Autant de notions expliquées d’une maniére succincte, alors
qu’elles sont longuement développées dans le livre V des Fisal. A cet égard je ne sache pas que
les éditeurs aient posé la question de la datation de I’cenvre.

Pour terminer je ferai, comme il se doit, quelques remarques concernant la présentation de
I’ouvrage. On regrettera tout d’abord le caractére non exhaustif de I'index des noms propres
et un certain désordre dans la ponctuation. On n’imputera pas aux éditeurs, dont la science les
situe au-dessus de tout soupgon, les erreurs dans les références en langue européenne; on se doit
tout de méme de les signaler, ainsi p. 11, 12, 15, 21, 33, 80 etc... Plus vénielles sont les fautes
qui consistent a omettre des Iettres, des points diacritiques (p. 22n1; 41, 3 et nl; 45 n5; 55, 2;
60n2; 148, 17 etc. . .), elles peuvent cependant géner des lecteurs non avisés. A la vérité la qualité
du papier n’aide guére a la netteté de I’impression. En tout état de cause, mienx vaut une impres-
sion médiocre qu’une absence d’édition. Je conclurai en insistant sur P’intérét que présente
I’édition d’un pareil texte plus facile & manier que les Fisal. Sa lecture est rendue plus aisée par
sa concision et permet au lecteur de faire I’économie d’un texte prolixe qui ne permet pas
toujours d’apprécier la progression de la pensée.

Marije BERNAND
(C.N.R.S., Paris)

Ann K.S. LAMBTON, State and Government in Medieval Islam. An introduction to the
study of islamic political theory : the jurists. Oxford University Press, 1981. xvi
+ 364 p.

On devait & A.L. des études sur les régimes et doctrines politiques en terre d’Islam, notamment
dans le domaine iranien. Voici une grosse contribution a ’analyse des théories établies par les
juristes, au cours des siécles, en vue de concilier principes et réalité historique.

L’ouvrage comprend une introduction, 17 chapitres et un appendice.

En introduction, I’A. montre I’empreinte d’une loi divine — en principe éternelle et repré-
sentant le bien absolu — dans 1’édifice de ’Islam. Par conséquent, nul ne songea & mettre en
question I’existence d’un Etat voulu et régi, en dernier ressort, par I’Eternel. D’un Etat & visée
théologique : préserver et faire régner la Loi. Dans cette construction fonciérement collective,
la personnalité 1égale et les droits spécifiques de Pindividu n’avaient guére place. Pouvait-il y
avoir antithése entre ’individu et I’Etat, entre la morale et 1a loi, entre le spirituel et le temporel ?
De 1a proviennent, nous dit A.L., le caractére arbitraire des régimes, I’importance des guerres
civiles et des troubles internes dans ["histoire de la Umma. La construction de I’empire déboucha
sur trois grandes formulations politiques : celle des juristes, celle des philosophes et celles des
hommes de lettres. C’est & la premiére, « la plus réellement islamique des trois » (p. xvi), et pour
la période allant du VIII® au XVII® siécles, qu’est consacré Ie présent ouvrage.

ho

BCAI 2 (1985) A.K.S. Lambton: State and Government in Medieval Islam, recensé par A. Morabia
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

264 BULLETIN CRITIQUE

Le chapitre I traite de « Religion et politique : la Loi ». Celle-ci, d’essence divine, a pour but
de «limiter » les faiblesses et convoitises humaines. A partir d’une « tradition vivante » furent
posés les jalons d’une loi, dont la formulation devint de plus en plus figée. Les sources vives
furent canalisées, et 1’édifice quasi-unique et bien que fictif, érigé au X¢ s., fut admis comme
originel. Méme le consensus finit par devenir un principe d’autorite.

Avec « La Communauté et 1’Etat » nous passons & I’organisation pratique de la Communauté
et de I’appareil d’Etat. Grand dilemme : comment concilier 1’impérative nécessité d’obéir au
Commandeur des Croyants avec I'interdiction d’accepter les infractions 2 la Loi? Sur ce pro-
bléme essentiel allaient s’opérer les clivages qui devaient déboucher sur le Sunnisme, le Si‘isme
et le Harigisme. La fitna ne pouvait &tre ignorée. Il fallait la prendre en charge et {’expliquer
idéologiquement.

«Kharijites et Zaydites : murgi’ites, qadarites et mu‘tazilites» nous fait pénétrer dans cet
univers foisonnant des « schismes » qui a tant marqué I’histoire doctrinale de I’Islam naissant.
Les divergences concernant la personne et les fonctions du chef de la Communauté prirent un
tour véhément; avec, aux deux extrémes, les Si‘ites, tenants d’un Iégitimisme au sein dela
Famiile, et les Harigites, défenseurs de I’égalité de tous les Musulmans et de la prééminence
du « plus pieux » parmi eux. Le Sunnisme s’effor¢a de « jeter le manteau de Noé » sur les déchi-
rures du proto-Islam. Tout ce bouillonnement faisait émerger des questions fondamentales :
a partir de quand cesse-t-on d’étre musulman ? & partir de quelle limite doit-on refuser d’obéir
au souverain? I’homme est-il libre de ses actes ou déterminé? quel est le seuil de la responsabi-
lité individuelle? C’est autour de ces axes que tournera le débat ultérieur.

« User et abuser de la souveraineté : Abli Y{isuf, Ibn al-Mugqaffa®, al-Jahiz et Ibn Qutayba »
décrit la mise en place du Sunnisme politique. Brassant une riche matiére incluant des apports
étrangers, dans un climat d’agitation sociale et ethnique, les docteurs établissent la fiction d’une
doctrine islamique prenant source dans la pratique de 1’époque médinoise. Le tout sous le
double éclairage d’un hadit faisant du calife « 'ombre d’Allah sur terre » et d’un verset plagant
I’obéissance aux détenteurs du pouvoir au méme plan que celle due a4 Allah.

Un siécle plus tard, « Al-Baqillani et al-Baghdidi» ont subi la « vaccination rationaliste » du
Mu'tazilisme. Le discours est philosophique. L’homme est un animal politique. La société a
besoin d’un chef qui maintienne ’ordre et préserve 1’équilibre social. Telle est la volonté du
Créateur, pour Sa Umma.

Avec « Al-MAwardl : wizdra et imdra», les entorses 3 la doctrine idéale sont justifiées par
le devoir de nécessité qui stipule que I'intérét de la Communauté I’emporte sur des principes
inopérants. L usurpation du pouvoir par des auxiliaires du calife ou par les militaires est insérée
dans la doctrine officielle. Le fait accompli se hausse au rang d’institution.

Une étape de plus est franchie par « Al-Juwayni et al-Ghazili : le sultanat ». Le pouvoir
bicéphale du calife et du sultan est chargé d’assurer, en commun, la préservation de la
Umma et de son territoire. « Les visées universalistes de 1'Islam semblent avoir été oubliées
face anx problémes résultant de la fragmentation du monde musulman» (p. 109). Les ulémas
occupent une place croissante dans I’Etat, malgré les scrupules qui empéchaient certains
d’entre eux de collaborer avec un pouvoir si peu conforme a I'image idéale tracée dans les
traités.

BCAI 2 (1985) A.K.S. Lambton: State and Government in Medieval Islam, recensé par A. Morabia

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 265

De plus en plus la réflexion politique consista a forger d’acceptables compromis. « Fakhr
al-Din Rézi : la dissociation des pouvoirs religieux et temporel » en est I'illustration. Le souve-
rain régne. Les ulémas prennent en charge le spirituel.

1258 marque un tournant : « I extinction du califat : Ton Jama‘a et Ibn Taymiyya » reconnais-
sent I’évidence : s’emparer du pouvoir confére I’autorité. Les ulémas deviennent « les héritiers
du Prophéte », une fois le califat supprimé. Le monde continue & tourner, malgré la disparition
de «’ombre d’Alldh sur terre ».

« La théorie historique : Ibn Khaldiin » pose le probléme de la raison d’étre de 1’Etat selon
une approche qui déborde le strict domaine de I’Islam, et se fonde sur ’analyse de « I’esprit
de corps », ciment des civilisations nomade et urbaine.

« L’imam/sultan : Fadl Alldh b. Rizbihan Khunji» nous conduit dans 1’Asie Centrale du
XVe s. Notre théologien, au service des Ouzbeks, adapte la pensée de ses prédécesseurs aux cir-
constances de I’époque : « tout détenteur du pouvoir, qu’il soit intégre ou inique, doit &tre
accepté comme imdm; méme si 1’idéal requiert intégrité » (p. 181). La boucle était bouclée.

Le 12¢ chapitre « Relations entre Musulmans et non-Musulmans : jikdd, taxation et terres
conquises » montre comment s’établit un régime excluant non seulement 1’égalité des sujets,
mais aussi tout esprit civique extra-confessionnel. De plus, le cours de I’histoire ayant infirmé
les certitudes de triomphe général et définitif de la Religion de Vérité, se posait le probléme de
I’adéquation de la doctrine avec la réalité.

La doctrine politique du Si‘isme imamite s’articule autour de Ia croyance dans ’occultation
d’un imam issu de la descendance de “Ali, chef supréme impeccable et infaillible. A la question
lancinante de savoir s’il fallait collaborer avec des souverains usurpateurs, les ulémas §i‘ites
répondent, eux aussi par Paffirmative. Quitte 3 user de dissimulation et de restriction mentale, il
faut préserver les intéréts des adeptes de la Cause. La « descente » de ’imam rédempteur viendra
rétablir la justice 14 ol régnait I'iniquité.

Le « dilemme safavide » consista & I€gitimer, au nom de 'imdmisme, un régime s’affirmant
imamite sans pour autant répondre aux normes tracées par les docteurs. La aussi le réalisme fit
admettre un imamisme sans imidm de la descendance 1égitime. Seuls avec les Harigites, les
Isma‘ilites osérent justifier la révolte ouverte contre le pouvoir établi. A tout le moins tant que
la dynastie fatimide n’y trouva rien a redire. Autre particularité de cette école §i'ite : l’attente
du mahdi, avec la spéculation millénariste et ésotérique qu’elle impliquait.

Le dernier chapitre aborde la question de « L’Etat et I’individu ». « La doctrine de la respon-
sabilité civique ne se posa point. Toute affirmation de la valeur de la personne humaine et des
droits humains reposa sur I’inscrutable volonté de Dieu » (p. 310). La seule compensation offerte
au Croyant (le non-Musulman n’avait pas voix au chapitre) était le théorique droit de « conseil-
ler » ou de « réprimander » ses chefs, & la condition expresse que ceci ne portit pas tort a la soli-
darité communautaire, et que I’on eiit la certitude que ce « bon conseil » serait écouté! D’ol ce
gofit de paradis perdu ou de paradis attendu qui marqua la sensibilité musulmane. D’ols aussi
ce « scrupule » 2 se corrompre avec les détenteurs d’un pouvoir dont il était manifeste qu’il était
usurpé. D’olt une véhémence qui explique bien des choses.

En appendice, I’A. nous présente un exposé des doctrines d’al-Farabi sur « La cité idéale ».
Exemple typique de ces constructions de philosophes musulmans marqués par la Greéce, appelant

A1

BCAI 2 (1985) A.K.S. Lambton: State and Government in Medieval Islam, recensé par A. Morabia
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

266 BULLETIN CRITIQUE

de leurs veeux un régime de despotisme éclairé, et ne dissimulant point leur mépris pour la masse
dont il fallait assurer le bonheur « par le haut ».

Suivent un glossaire et une bibliographie bien fournis et de consultation aisée.

Un ouvrage dont la lecture et la consultation réguliére s’avérent indispensables pour bien
comprendre les rapports complexes que Ihistoire a tissés entre politique et religion, fiction et
réalité, dans la pensée et la sensibilité du monde musulman.

Alfred MORABIA
(Université de Toulouse 1I)

Richard M. FRANK, Beings and Their Attributes. The Teaching of the Basrian School of
the Mu'tazila in the Classical Period. Albany, State University of New York Press,
1978. 16 x 24 cm., x1u-220 p. (dont 40 p. d’index).

T’ai déja dit ailleurs (J4OS 1980, 131-35) — et j’y renvoie le lecteur — les mérites de cet impor-
tant et difficile ouvrage, ot Frank étudie la théorie des sifar (en général) telle que mise au point
dans ’école mu‘tazilite de Basra & partir ¢’Abii Hagim al-Gubba’i. J’ai dit également les réserves
qu’il m’inspire quant a la méthode employée. Je profite de I’occasion qui m’est donnée ici d’y
revenir, pour diverses remarques de détail (N.B. Les abréviations que j’utilise sont celles de F.).

64 et 84, n. 35. La traduction de Tad 147a 25 s. comporte aux 1l. 8-9 (« In this way » etc.) une
inexactitude. Le texte dit en réalité : wa bi-hada yufariqu kawna I-hayyi hayy® aw tahayyuza
I-gawhari wa ma tu’lamu bihi hadihi l-sifatu min al-ahkam. Tahayyuz n’est pas considéré ici sous
le méme point de vue que dans la phrase précédente. L’auteur vient de dire que, pour un puissant
(qadir), son « fait d’étre puissant» se reconnait a une « propriété» (hukm) unique, qui est de
déterminer la venue a 1’étre de 1’acte, de méme que, pour une substance (gawhar), son « fait
d’6tre substance » se reconnait a une « propriété » unique, qui est sa « spatialité » (tahayyuz).
Il en va différemment, dit-il ensuite, du fait, pour un vivant, d’étre vivant, ou du fait, pour la
substance, d’étre spatiale (qui est précisément autre chose que son fait d’étre substance), qui,
eux, se reconnaissent & une pluralité de propriétés; a savoir, pour la substance, son fait de sup-
porter les accidents, d’empécher toute autre substance d’occuper le méme lieu, de pouvoir &tre
percue a la fois par la vue et le toucher (cf. SU5 165, 15-17; Mas ms. Berlin 25a 6-7; etc.).

65 et 84, n. 42. Dans la citation de Tad 26a 7-10, lire fa-amma l-mudaddatu, puis, 1. 4 de la n. 42,
dina nafsi sifati I-dat, comme ’ont les mss. San‘d 207 et 210.

70-71; 87, n. 74 et 88, n. 76; 194, radical ‘I/. En 88, n. 76, F. reléve avec raison, dans ces deux
passages de ZS, un emploi particulier d’al-ma’lil au sens d’al-ma’lil fihi, & comprendre par
conséquent non pas comme effet d’une “illa (selon 1’usage ordinaire), mais, comme c’est dit
p. 194, au sens de « ce dans quoi Peffet est présent ». Mais alors pourquoi F. traduit-il cependant,
dans les deux citations en question, cet al-ma’liil successivement par «the effect» and «the caused»
(la seconde traduction étant maintenue p. 194, en référence & 87, n. 74)? En I’occurrence, il
s’agit bien évidemment de cette « appropriation » (ihtisds) — F. dit « specific association » —
qui lie une ‘illa non avec son effet, mais bien avec ce dans quoi elle détermine son effet : ainsi

BCAI 2 (1985) A.K.S. Lambton: State and Government in Medieval Islam, recensé par A. Morabia

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



