BULLETIN CRITIQUE 261

1. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE.

IeN Hazm (Abo Muhammad °Ali), A/-Usil wa-I-furii’, éd. Ibrahim Hilal, Suhayr Abt
Wafiya et Muhammad ‘Atif al-Traqi, Le Caire, 1978. In-8°, 430 p. en deux parties.

Un an avant la parution de la Kafiya fi I-gadal d’al-Guwayni dont j’ai rendu compte précé-
demment (1), deux professeurs de 1"université féminine d’Ain Chams : le Docteur Ibrahim Hilal
et le Docteur Suhayr Ab@ Wafiya nous livraient, en collaboration avec le Docteur “Alf al-Anda-~
lusi de 1’université du Caire, 1’édition d’un ouvrage d’Ibn Hazm, al-Usiil wa I-Furii’. Il nous faut
les féliciter pour cette entreprise d’autant plus méritoire que I’authentification et la lecture du
manuscrit n’étaient pas sans probléme. Le Docteur Ibrahim Hilal s’en explique d’ailleurs avec
scrupule et précision (p. 82-89).

En avant-propos (p. 3-4), on nous donne la répartition du travail entre les trois éditeurs.
L’établissement du texte est le fruit de la collaboration des deux professeurs d’Ain Chams.
Madame S. Abli Wafiya nous retrace la vie et I’ceuvre d’Ibn Hazm. Sérieusement documentée,
cette introduction aborde la question de la pénétration, en Andalousie malikite, du $afi'isme
et de I’a¥arisme (p. 34, 45 et 59) et surtout celle du zéhirisme (p. 44 sq.) dont le responsable est,
selon I’auteur, le fagih A.A.b. Muhammad b. Qéasim (m. 328/939) qui voyagea en Orient et y
rencontra le fondateur de 1’école. Il vy suivit ses cours et, en dépit de sa fidélité au malikisme,
copia ses ouvrages et les rapporta en Andalousie.

De la p. 86 3 la p. 89, le docteur Hilal présente le manuscrit dont ’appartenance a Ibn Hazm
fait probléme : I’ouvrage n’est pas signalé dans les corpus bibliographiques et en outre, 'unicum
édité présente des ambiguités troublantes. En effet, le manuscrit qui fait partie d’une magmii‘a
débute par une page de garde donnant le nom de P"auteur et le titre retenus par Uéditeur. Cette
page est doublée un peu plus loin (photos p. 119 et p. 125) d’une autre page de garde avec le
titre : Kitab al-usal wa l-furii’ min qawl al-a’imma li-I-Razi. M. Hilal signale ce doublet fautif
en Pexpliquant par une insertion erronée mais ne souffle mot de la seconde erreur qui réside
dans la fausse attribution du second titre 4 Fahr al-din al-Rézi. En fait le corpus de Brockelmann
atteste bien ’existence d’un tel ouvrage mais Pattribue & Ibn Hazm (S.I p. 695). En revanche
sous la rubrique consacrée & Falr al-din al-Razi ne figure aucun écrit portant ce titre.

Il n’en demeure pas moins que les arguments de I’éditeur en faveur de 1’attribution de cet
ouvrage 4 Ibn Hazm sont multiples.

a) 11 ne s’agit pas dans Iouvrage des opinions des divers a’imma concernant les usiil et les
furit®, mais de la legon d’un certain Abli Muhammad; or, c’est bien la maniére dont sont pré-
sentés les autres ouvrages d’Ibn Hazm (Fisal, Ihkdm etc...).

b) L’attestation fréquente, au cours de I’ouvrage, d’auteurs andalous.

() Bulletin Critique 1, 329.

ho

BCAI 2 (1985) I. Hazm: al-Usal wa I-furQ’, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

262 BULLETIN CRITIQUE

¢} A plusieurs reprises 1’auteur nous reporte & son ouvrage bien connu le Tagrib (p. 149
1. 4-5; 165, 3; 166 in fine).

d) L’éditeur met ’accent sur la similitude du style et du mode d’argumentation utilisés dans
les ugsiil et les autres écrits d’Ibn Hazm. Bien plus, il faudrait signaler qu’il existe dans le traité
qui nous occupe et dans les Fisal des passages paralleles souvent méme quasi identiques. Ce
détail est important puisqu’il permet de restituer de nombreux passages lacunaires du manuscrit
(ainsi, p. 132 1. 12 = Fisal 111, 188, 12; p. 133, 13 = Fisal 111, 188, 14 ...). Comme exemple de
modes d’argumentation semblables on peut citer p. 135 et Fisal I11, 193-194; p. 138 et Fisal 111, 190.
Enfin la notion de foi (iman) telle que la définit Abfi Muhammad dans ses usi/ est bien caracté-
ristique de la théorie zahirite.

L’ouvrage a donc bien pour auteur Ibn Hazm. On peut méme dire qu’il se présente comme un
abrégé de la partie dogmatique des Fisal ou plutdt comme son canevas doctrinal. Aurait-il été
destiné & un public encore peu versé en ‘ilm al-kaldm? Serait-ce une reprise résumée des Fisal
par un disciple proche d’Ibn Hazm? Le fait est que les questions qui font appel & des connais-
sances techniques poussées ne sont pas abordées. Ainsi la rotondité de la terre (Fisal II, 97 sq.),
la nature de Dieu et de ses attributs (Fisal II, 177 sq.), les problémes des natures (faba’i®), du
non-&tre (ma'diim), des ma'ani (V, 14-17; 42; 461), des états (ahwal), (V, 59) etc... Seules sont
abordées les notions directement concernées par la question étudiée; ainsi la résurrection des
corps (p. 144), la nature des corps, celle des substances et des accidents (p. 146-172) sont exami-
nées aprés le chapitre qui traite du jugement dernier.

Enfin et surtout, 'ouvrage s’articule autour de la conception hazmienne de la foi et de son
rapport & ’islam (p. 131). Dans les Fisal auteur n’aborde la question qu’au livre III p. 188 sq.
La notion d’imdan, nous dit Ibn Hazm, a été détournée de son sens. On ne peut appliquer le
terme d’iman qu’a celui qui croit en Dieu, & tous les prophétes, aux livres révélés et & tout ce
que Muhammad nous a transmis : la Sari‘a et les ahbar, tout ceci étant confirmé par I’accord
de la Umma. Cette définition implique la réalité de la résurrection (ba'r), I’existence du paradis
et de I’enfer. A propos de ces articles de foi seront posées les questions de la nature des corps
substance et accident (p. 146-171), de P’adventicité ou de I’éternité du paradis et de 1’enfer
(p. 172-181).

L’auteur aborde ensuite la question de la prophétologie (p. 181-232), celle de I’eschatologie
(p. 232-245), puis le probléme des ma’drif, celui de la dénomination des choses dont on peut se
demander s’il n’aurait pas fallu les traiter au début de la seconde partie en reportant a la fin de
la premiére les questions concernant la prophétie des femmes, du wa'id, du salut des enfants
(p. 275-287) et de 'imamat (291-293). En effet, les questions examinées p. 246 et p. 266 a 275
nous paraissent une introduction logique a la discussion sur le caractére créé des choses. Il est
cependant difficile de dire si le désordre dans lequel sont traitées les questions résulte d’une
absence de plan logique dans la rédaction de ’ouvrage ou bien d’un classement désordonné du
manuscrit. S’il s’agit d’un iml@’, ce qui est plausible, la rédaction a suivi ’ordre adopté par I’en-
seignant, c’est-a-dire celui que lui ont dicté son inspiration du moment et les questions posées
par ses étudiants.

BCAI 2 (1985) I. Hazm: al-Ustl wa I-furQ’, recensé par M. Bernand

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 263

La seconde partie (p. 275-406) traite des questions concernant la réalité du monde, et de ques-
tions annexes comme ’engendrement (fawallud), la latence (kumiin), le mouvement et le repos
(haraka wa sukin) (p. 310-315). Autant de notions expliquées d’une maniére succincte, alors
qu’elles sont longuement développées dans le livre V des Fisal. A cet égard je ne sache pas que
les éditeurs aient posé la question de la datation de I’cenvre.

Pour terminer je ferai, comme il se doit, quelques remarques concernant la présentation de
I’ouvrage. On regrettera tout d’abord le caractére non exhaustif de I'index des noms propres
et un certain désordre dans la ponctuation. On n’imputera pas aux éditeurs, dont la science les
situe au-dessus de tout soupgon, les erreurs dans les références en langue européenne; on se doit
tout de méme de les signaler, ainsi p. 11, 12, 15, 21, 33, 80 etc... Plus vénielles sont les fautes
qui consistent a omettre des Iettres, des points diacritiques (p. 22n1; 41, 3 et nl; 45 n5; 55, 2;
60n2; 148, 17 etc. . .), elles peuvent cependant géner des lecteurs non avisés. A la vérité la qualité
du papier n’aide guére a la netteté de I’impression. En tout état de cause, mienx vaut une impres-
sion médiocre qu’une absence d’édition. Je conclurai en insistant sur P’intérét que présente
I’édition d’un pareil texte plus facile & manier que les Fisal. Sa lecture est rendue plus aisée par
sa concision et permet au lecteur de faire I’économie d’un texte prolixe qui ne permet pas
toujours d’apprécier la progression de la pensée.

Marije BERNAND
(C.N.R.S., Paris)

Ann K.S. LAMBTON, State and Government in Medieval Islam. An introduction to the
study of islamic political theory : the jurists. Oxford University Press, 1981. xvi
+ 364 p.

On devait & A.L. des études sur les régimes et doctrines politiques en terre d’Islam, notamment
dans le domaine iranien. Voici une grosse contribution a ’analyse des théories établies par les
juristes, au cours des siécles, en vue de concilier principes et réalité historique.

L’ouvrage comprend une introduction, 17 chapitres et un appendice.

En introduction, I’A. montre I’empreinte d’une loi divine — en principe éternelle et repré-
sentant le bien absolu — dans 1’édifice de ’Islam. Par conséquent, nul ne songea & mettre en
question I’existence d’un Etat voulu et régi, en dernier ressort, par I’Eternel. D’un Etat & visée
théologique : préserver et faire régner la Loi. Dans cette construction fonciérement collective,
la personnalité 1égale et les droits spécifiques de Pindividu n’avaient guére place. Pouvait-il y
avoir antithése entre ’individu et I’Etat, entre la morale et 1a loi, entre le spirituel et le temporel ?
De 1a proviennent, nous dit A.L., le caractére arbitraire des régimes, I’importance des guerres
civiles et des troubles internes dans ["histoire de la Umma. La construction de I’empire déboucha
sur trois grandes formulations politiques : celle des juristes, celle des philosophes et celles des
hommes de lettres. C’est & la premiére, « la plus réellement islamique des trois » (p. xvi), et pour
la période allant du VIII® au XVII® siécles, qu’est consacré Ie présent ouvrage.

ho

BCAI 2 (1985) I. Hazm: al-Usal wa I-furQ’, recensé par M. Bernand
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



