BULLETIN CRITIQUE 251

ne précisent pas le réle de la littérature dans la société. L’écrivain $erait un homme plutdt sin-
gulier. L’histoire est une science informative et apologétique pour les trois premiers, rationnelle
pour le dernier. L’histoire de la littérature est une description du mouvement des idées, de sa
naissance et de son évolution grice aux ceuvres. Le but de ces historiens est didactique avant
d’étre scientifique.

La deuxiéme partie s’attache aux méthodes (p. 80-124). 1Is en ont utilisé trois. La premiére,
celle de Zaydan et Zayyat, divise la littérature selon les périodes politiques, mais le nombre des
époques est discuté. La deuxiéme, celle de Rafi‘i, divise la littérature par genres : jactance, satire,
poésie strophique etc ... dans leur apparition, développement et déclin. La troisiéme, celle de
T. Husayn, divise la littérature selon les écoles, commentant les textes de maniére rationnelle
et esthétique.

La troisiéme partie envisage ’application (p. 126-177). Pour le premier type de démarche,
I’auteur choisit I’exemple des Umayyades. Une grande importance est accordée a la poésie et
aux biographies et les facteurs économiques sont négligés : ces historiens ont surtout fait un
travail de sélection. Partisan de la deuxiéme démarche, Rafif n’a pu terminer son ouvrage.
A partir du modéle pré-islamique de la poésie, il juge du progrés selon le changement observé.
Quant a T. Husayn, partisan du troisiéme type, par écoles, il recherche les constantes esthétiques
des groupes de poétes, le progrés étant marqué par la succession des écoles.

Dans la conclusion (p. 179-211), ’auteur dresse le bilan des résultats déja obtenus. Il avance
ensuite des hypothéses sur les essais récents d’intégrer la littérature a la science et les lecteurs
aux productions des auteurs. On aurait ainsi une histoire littéraire intégrée qui aurait des réper-
cussions sur le fait littéraire lui-méme (lien avec la culture et I’éducation), les textes (abondance
ou rareté, forme, célébrité), les auteurs (nombre, situation économique, position sociale, croyance
religieuse), le public (importance numérique, répartition sociale, attitude en face du texte), la
subdivision selon I’évolution historique.

Ce livre se distingue d’abord par sa rigueur et sa précision, ensuite par la limpidité de ’exposé
et de I’expression. Non seulement 1’auteur n’écrase pas le lecteur de néologismes abscons,mais
ce dernier peut suivre aisément la démarche intellectuelle qui lui est proposée. Enfin, & partir
des quatre auteurs connus du début du siécle, le livre fait le point des théories littéraires actuelles
sans surcharge indigeste. De quoi réconcilier le public avec la critique littéraire.

Jean FONTAINE
(L.LB.L.A., Tunis)

Maria Jesis RUBIERA MATA, Ibn al- Yayydb el otro poeta de la Alhambra. Granada,
coedicién Patronato de la Alhambra — Instituto Hispano-Arabe de Cultura, 1982,
21 x 15 cm., 187 pp. dont 43 de texte arabe.

Dans ce petit ouvrage consacré a Ibn al-Gayyab (673-749 H./1274-1349 J.-C.), chef de la
chancellerie du royaume nasride, M.J. Rubiera Mata met a la disposition d’un public élargi les

39

BCAI 2 (1985) M.). Rubiera Mata: Ibn al-Gayyab, el otro poeta de la Alhambra, recensé par A.L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

252 BULLETIN CRITIQUE

données principales de sa thése de doctorat (1972). Elle ajoute a celles-ci un élément important :
la publication et I’analyse d’extraits substantiels du diwdn d’Xbn al-Gayyab, anthologie constituée
par son disciple et successeur Ibn al-Hatib, et dont elle a exhumé le manuscrit unique qui
«dormait » & la Bibliothéque Nationale du Caire. La mise au jour de ce document littéraire
Iui a permis, de plus, d’identifier certains poeémes épigraphiques qui décorent, entre autres, les
murs dans 'une des tours d’enceinte de 1’Alhambra (la Tour de la Captive) et sur le portique
Nord du Generalife (v. pp. 85-94).

Jusqu’a une date récente, a la suite de 1’étude publiée par Don Emilio Garcia Gomez, le titre
de « poéte de I’Alhambra » semblait quasi réservé & Ibn Zamrak, dont les vers décorent égale-
ment bien des lieux du palais nagride. Sans vouloir lui contester ce titre, M.J. Rubiera Mata veut
mettre en honneur un oublié, Ibn al-Gayyab, prédécesseur d’Ibn Zamrak en la matiére, et qu’elle
nomme «l’autre poéte de I’Alhambra ». Notons que I’activité intellectuelle de celui-ci semble
n’avoir pas été que poétique, puisqu’il figure comme philologue dans les Tabagat al-lugawiyyin
wa l-nubdat d’al-Suyiiti, encore qu’lbn al-Hatib ne cite aucun ouvrage de lui dans ce domaine.

A travers la vie d’Ibn al-Gayyib, qui semble presque se confondre & la fois avec sa carriére
administrative et avec sa production littéraire, ce n’est pas une personnalité aux traits bien
dessinés que nous découvrons. M.J. Rubiera Mata parle méme de «la aséptica biografia » que
lui consacre ’auteur de 1’Zhata, sans pouvoir en trouver la raison ailleurs que dans la considé-
ration et le respect qui portaient le disciple & « escamoter tout angle incertain qui aurait pu
projeter une ombre sur ’image » de son maitre (p. 54). Quoi qu’il en soit, ne peut-on pas faire
la méme constatation & propos de tant d’autres écrivains et poétes de Grenade évoqués par
I’Thata ? Sauf exception, tous ces hommes se retrouvent généralement « résumés » dans un cer-
tain type de personnage, en particulier celui du « funcionario-poeta» (pp. 31-41) dont le modéle
se retrouve a peu prés identique chez les contemporains participant du méme milieu qu’Ibn
al-Gayyab. A la fois tout y manque et rien n’y manque. Tout y manque, parce qu’a travers ces
notices nous ne pouvons a peu pres rien déceler de la vie sentimentale et matrimoniale de
I’homme quotidien (pp. 48-49), des rivalités entre courtisans ou fonctionnaires au sein de la
haute administration, de leurs louvoiements politiques entre les écueils du temps et les vicissi-
tudes des armes qui font et défont les princes qu’ils servent etc. Mais rien n’y manque du
modéle recu : ni les panégyriques grandiloquents adressés aux princes, ni la pieuse louange du
Prophéte, ni la plaisanterie précieuse ou les devinettes versifiées, ni les thrénes pleurant la perte
d’un &tre cher dont on ne sait rien de plus, ni les courbettes ou caracolements amoureux (« réels
ou littéraires ? », s’interroge 'auteur p. 54), ni la dévotion, ni méme la mystique. Celle-ci était
fort a la mode dans les salons brillants de 1’Alhambra; et quelle qu’ait pu &tre la sincérité réelle
d’Ibn al-Gayyab dans sa propre orientation religieuse, cela pouvait aller jusqu’a la récupération
courtisane et littéraire de thémes halldgiens : il était en effet fort tentant pour un panégyriste du
prince al-Haggag d’exploiter la rime en AGI (al-Haggagilal-Hallagilal-Mi‘ragi etc.) dans un
poéme bien tourné (pp. 46-47).

Ce caractére quasi impersonnel, presque artificiel, du portrait qui nous est brossé de tant de
hauts personnages de 1’époque a Grenade est-il dfi principalement aux effets du style fleuri et
stéréotypé du biographe ? Est-il d{i surtout au genre biographique lui-méme, soucieux de présenter
davantage un modéle qu’un homme concret dans un contexte donné? Nous aurions 13, alors,

BCAI 2 (1985) M.). Rubiera Mata: Ibn al-Gayyab, el otro poeta de la Alhambra, recensé par A.L. de Prémare

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

BULLETIN CRITIQUE 253

plutdt le signe d’une sorte de consensus littéraire propre a un milieu particulier, et dont le résul-
tat serait I’occultation de réalités estimées banales et vulgaires. Ou bien encore avons-nous la
le reflet d’une certaine société aristocratique, vivant et évoluant en cercle fermé, dans le palais
d’un royaume se sachant en sursis parce que de plus en plus menacé par la Reconquista?

Ibn al-Gayyab, par sa formation et ses fonctions, appartenait en effet & un milieu social et
culturel alors trés brillant, mais dont les représentants nous sont évoqués dans les ouvrages bio-
graphiques contemporains (ceux rédigés par Ibn al-Hatib, mais aussi par d’autres que lui) dans
un tel halo d’imprécision et de vague qu’ils en apparaissent presque non concernés par les dures
réalités de 1’époque. Et pourtant, combien ils 1’étaient! N’était-ce pas Ibn al-Hatib lui-méme
qui, dans une lettre reproduite par al-Maqqari, parle de son pays comme d’une « patrie apeurée
et inquiéte », et recommande 2 ses propres fils de ne plus y acquérir de biens immeubles, mais
de réaliser plutdt une partie de leur avoir pour pouvoir passer de I’autre c6té de la mer au
cas ou ...

Telles sont les questions que P'auteur nous permet de nous poser. Son petit ouvrage, par sa
concision et sa rigueur, la précision de ses analyses littéraires, la bonne connaissance de ses
sources, les textes du diwan qu’il publie, est un nouveau document livré aux chercheurs.

Ajoutons a cela — et qui ne gite rien, bien au contraire — la vigoureuse et franche préface
de Don Emilio Garcia Gémez, laquelle vient encore susciter notre intérét et redoubler nos
questions.

Alfred-Louis DE PREMARE
(Université de Provence)

Yisuf As‘ad DAGIR, Mu'gam al-masrahiyyat al-‘arabiyya wa-l-mu‘arraba (1848-1975)
« Dictionnaire des piéces de théadtre arabes et traduites en arabe (1848-1975)».
Bagdad, Wizarat al-taqafa wa-l-funiin, 1978. 17 X 24 cm., 723 p.

Yiisuf As‘ad Dagir se spécialise depuis plus de quarante ans dans un genre extrémement utile
aux chercheurs, celui de la bibliographie. En 1944, il publiait un relevé de « 350 sources des
études sur Abi I-°Ala’ al-Ma‘arri ». En 1950, il commengait la publication de son monumental
Masadir al-dirdsa al-adabiyya « Sources de 1’étude littéraire », dont le vol. I porte sur la litté-
rature arabe classique et les volumes II, III et IV (parus en 1956 et 1973), sur les auteurs
« modernes ». D’autres bibliographies ont suivi sur les « études soudanaises », al-usil al-"arabiyya
li-I-dirasat al-siidaniyya, Beyrouth, 1967 (environ 2500 sources arabes de I’histoire du Soudan),
sur les « études libanaises », al-usil al-‘arabiyya li-lI-dirasat al-lubnaniyya (5200 sources d’infor-
mation sur D’histoire du Liban), Beyrouth, 1972, sur la presse libanaise, sur le roman et la
nouvelle au Liban, etc.

A cette liste déja longue s’ajoute le présent « dictionnaire» qui fournit une documentation
essentielle sur le théatre arabe depuis ses origines. Il compléte et développe le travail — plus
analytique et plus limité dans le temps — de Muhammad Yusuf Nagm, al-Masrahiyya fi-l-adab
al-“arabi I-hadit (1874-1974) « Le théitre dans la littérature arabe actuelle (1847-1914) », Beyrouth

ho

BCAI 2 (1985) M.). Rubiera Mata: Ibn al-Gayyab, el otro poeta de la Alhambra, recensé par A.L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



