
V. ARTS ET ARCHÉOLOGIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19 
© IFAO 2
Ball W. and Harrow L. (ed.), Cairo to Kabul. Afghan and Islamic Studies, presented to Ralph Pinder-Wilson [Monique Kervran]

Cairo to Kabul. Afghan and Islamic
Studies, presented to Ralph Pinder-
Wilson, Ball W. and Harrow L. (ed.)

Melisende, London, 2002. 259 p. avec nombreuses
illustrations noir et blanc.

Ce volume d’hommages comporte 27 contributions
allant de la période achéménide (impôt en poudre d’or versé
par l’Inde au trésor achéménide) jusqu’à celle des Qajars.
D’un point de vue géographique, l’Afghanistan est la région
la mieux représentée (10 contributions) suivie par l’Inde
(5), l’Iran (4), l’Égypte (3), l’Irak (2) et l’Arabie (1). Sept
articles concernent l’architecture, vingt les objets, trois l’eth-
nographie. Cette diversité reflète évidemment l’érudition et
la curiosité du savant auquel ce volume est dédié, mais
aussi ses qualités humaines qui lui ont rallié l’attachement
de tant de savants ou simplement d’amis.

Sans pouvoir rendre compte ici de toutes les contribu-
tions (1), j’en évoquerai quelques-unes qui ont piqué ma
curiosité. Celle, par exemple, de R. Ward (p. 248-254)
consacrée à deux plaques d’ivoire à décor animé de per-
sonnages, diversement identifiées comme coptes, iraniennes
du XVIe siècle, ou siciliennes de tradition fatimide. Les
silhouettes longilignes, les tuniques à manches courtes et
le fond méplat de rinceaux aux courbes monotones sont
autant de raisons pour l’auteur de voir dans ces plaques
des ornements de couverture d’un livre de religion commis-
sionné par un prince chrétien, peut-être Hugues de Lusignan,
roi de Chypre en 1324-1359.

Même incertitude au sujet d’un groupe d’objets de
verre connu sous le nom de «Hedwig Glasses»: modernes
ou anciens, fabriqués en Europe orientale, Italie du Sud,
Byzance, ou monde islamique? Leurs lieux de trouvaille
est-européens, un détail technique inhabituel aux verres
taillés islamiques, mais surtout la fonction liturgique de
plusieurs d’entre eux (calices) amènent D. Whithouse
à conclure à une origine non islamique de cette série
(p. 255-259).

Ce n’est pas un problème de datation, mais de fonc-
tion, que posent le griffon de Pise et le lion de New York. La
fonction de ces deux animaux de bronze du XIIe siècle n’était
pas, comme on le croit souvent, liée à des fontaines ou jets
d’eau. Le corps de ces animaux contenait un récipient des-
tiné à produire un bruit au passage du vent, le rugissement
d’une bête sauvage si l’on en croit al-Hamaƒænî et Yæqºt
évoquant de semblables animaux placés aux angles du
palais Ghumdan à ∑ana©æ‘. (Beasts that roared…, par A.
Contadini et al., p. 65-83).

Mais je concentrerai l’essentiel de mon commentaire
sur la série d’articles évoquant l’architecture ghaznawide
et ghºride. Ces contributions apportent à ce dernier sujet
des informations nouvelles qui témoignent de l’originalité
et de la vitalité de l’art de cette dynastie d’origine obscure
et de l’intérêt nouveau qu’elle suscite.
BCAI 19 – 2003 112
(2003) Ball W. and Harrow L. (ed.) : Cairo to Kabul. Afghan and Islamic Studies,
026 BCAI en ligne
C’est à un minaret disparu que B. Flood consacre sa
contribution à ce volume d’hommage: «Between Ghazna
and Delhi: Lahore and its lost manâra» (p. 102-112). L’auteur
a trouvé dans l’ouvrage de Fa≈r-i Mudabbir Mubærak Ωæh
intitulé Ædæb al-Îarb wa’l-ΩaÏæ©a une source riche en événe-
ments, conquêtes et fondations propre à combler
quelques-unes des nombreuses lacunes de l’histoire des
Ghaznawides. Il mentionne par exemple la fondation par
MaÌmºd, après sa victoire sur le roi de QanºÏ (409/1018-
1019), d’une Grande mosquée à Ch.n.d. (?) et d’un minaret
commémoratif dans le fort de Lahore. Tandis que l’Ædæb al-
Îarb souligne le caractère commémoratif du minaret de
MaÌmºd à Lahore, ¢Utbî (Ta‘rî≈ al-Yamînî) suggère que la
similarité des lettres formant le toponyme QanºÏ et le mot
futºÌ – que MaÌmºd avait lu en ouvrant le Coran – avait
été pour le prince un heureux présage avant la bataille.

C’est Diez qui, le premier, suggéra l’association entre
les tours de Ghazna et le thème de la victoire. Le minaret
disparu de Lahore, auquel nulle mosquée n’était attachée,
pérennisait la victoire ghaznawide sur QanºÏ et semble plei-
nement vérifier l’opinion de Diez, encore renforcée par la
présence, sur le minaret le plus tardif de Ghazna et sur le
Qu†b Minar de Delhi, de la sourate de la victoire.

(1) Dont voici la liste: 1- A Mirror on the Soul: Persian Architectural
Glass (Patricia Baker, p. 15-20). 2- The Towers of Ghur. A Ghurid «Maginot
Line»? (Warwick Ball, p. 21-45). 3- The Pillar and the Pictures: an
interpretation of the «Diwan-i Khass» at Fathpur Sikri (Barbara Brend,
p. 46-57). 4- An anthropomorphic Glass Rhyton (Stefano Carboni, p. 58-
61). 5- Taking a stand (John Carswell, p. 62-64). 6- Beasts that roared:
the Pisa Griffin and the New York Lion ( Anna Contadini, Richard Camber
and Peter Northover, p. 65-83). 7- The use of grey in ceramics of the
world of Islam (Yolande Crowe, p. 84-89). 8- Fragments of drawing and
paintings from Fustat (Edmond de Unger, p. 90-94). 9- Achæmenid Indian
gold (David Fleming, p. 95-101). 10- Between Ghazna and Delhi: Lahore
and its lost manæra (Finbarr B. Flood, p. 102-112). 11- A painted wooden
lid in the al-Sabah Collection in Kuwait (Ernst J. Grube, p. 113-122).
12- The Ghurid tomb at Herat (Robert Hillenbrand, p. 123-143). 13- The
sculptures of the pre-Islamic Haram at Makka (Geoffrey King, p. 144-
150). 14- The Samarra Bowl with the half-palmette animals reconsidered
(Jens Kröger, p. 151-156). 15- The Armenians of Kabul and Afghanistan
(Jonathan Lee, p. 157-162). 16- The Rabatak inscription and the nameless
Kushan King (David W. Mac Dowall, p. 163-169). 17- Pen Nem: a 16th
century Dakani manuscript (David Matthews, p. 170-175). 18- Islamic
glass bracelets: some hints from Fustat (George Scanlon, p. 176-180).
19- Princes and Heroes of Bandar-i Taheri – a late Qajar Fort and the
Shahnama (Jennifer Scare, p.181-193). 20- A manuscript of Mîr-¢Alî al-
Kætib: a poem on the duties prayer (Anne-Marie Schimmel, p. 194-200).
21- The Oval Agate Plate of the book cover of the Bamberg Apocalypse
(Avinoam Shalem, p. 201-206). 22- The Tomb of Ghiyæth al-Dîn al-
Tughluqabad: pisé architecture of Afghanistan translated into stone in
Delhi (Mehrdad Shokoohy and Nathalie H. Shokoohy, p. 207-221). 23- The
illustrations of Baghdad 282 in the Topkapi Sarayi Library in Istanbul
(Eleanor Sims, p. 222-227). 24- The ethnogenesis of the Pashtuns (Willem
Vogelsang, p. 228-35). 25- Echoes in a Landscape – Western Afghanistan
in 1989 (Bruce Wannell, p. 236-247). 26- Two ivory plaques in the British
Museum (Rachel Ward, p. 248-254). 27- A note on Hedwig Glasses (David
Whitehouse, p. 255-259).
 presented to Ralph Pinder-Wilson, recensé par Monik Kervran
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


V. ARTS ET ARCHÉOLOGIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO
B. Flood observe que l’usage d’élever des tours de la
victoire n’est attesté que dans le royaume ghaznawide.
À l’instar des piliers de fer commémoratifs de l’Inde pré-
islamique, le Qu†b Minar était appelé kirtistambha (= pilier
de renommée) et jayastambha (= pilier de la victoire) par
les ouvriers qui l’édifièrent et y laissèrent des inscriptions
en devangari: manifestation du degré d’interaction cultu-
relle existant entre le monde islamique oriental et l’Inde.

C’est à un autre monument disparu que R. Hillenbrand
consacre un article intitulé «The Ghurid tomb at Hérat»
(p. 123-143). Autrefois joyau de la mosquée de Herat, ce
tombeau a été détruit dans les années 1950, avant
qu’aucune étude d’ensemble ne l’ait immortalisé. Plusieurs
archéologues, historiens, ou photographes en ont pris des
photos (O. von Niedermayer, D. Wilber, A.U. Pope, R. Frye,
R. Stuckert, R. Byron, E. Schroeder), ne restituant cepen-
dant pas tous les aspects de ce monument qui offre bien
des similitudes avec un autre monument ghºride dont on
déplore la destruction plus récente, la madrasa Shah-i
Mashhad.

À l’instar du mausolée de Sanjar attenant à une mos-
quée, le mausolée de fliyæÚ al-Dîn (558-599/1163-1203)
fut édifié en même temps que fut reconstruite la Grande
mosquée de Hérat, et attaché à son flanc droit, l’ensemble
témoignant par sa grandeur architecturale et par le luxe de
sa décoration de l’importance de la ville la plus occidentale
de l’empire ghºride qui s’étendait du sud de la Caspienne
aux bouches du Gange. Le portail et les murs extérieurs
portaient l’exubérant décor de briques décoratives cher à
la dynastie, en grands galons noués que l’on retrouve au
minaret de Jam, associé aux élégants rinceaux d’éléments
de briques eux aussi, qui courent sur la façade du même
minaret et sur celle du mausolée du Sheikh Sadan près de
Multan, au Penjab, monument également ghºride. À l’inté-
rieur, le décor est tout aussi chargé, mais sculpté dans le
stuc, les panneaux et les soffites étant cernés par de longs
bandeaux épigraphiques, utilisant de multiples types d’écri-
tures décoratives, pour beaucoup d’entre eux apparus sous
les Ghaznawides, mais poussés, sous leurs successeurs, à
leur paroxysme ornemental.

Cette luxuriante décoration ne doit pas faire oublier
les qualités structurelles de la construction, en particulier
les niches d’angles supportant la coupole. Leur tracé re-
prend celui des niches d’angle du mausolée de Arab Ata
dans la région de Boukhara (daté du troisième quart du
Xe siècle de l’ère), mais en le doublant, leur conférant une
grandeur et une élégance insurpassables. Le monument et
son décor extérieur sont datés par R. Hillenbrand de la fin
du XIIe siècle ou du début XIIIe, certains éléments de son
décor intérieur pouvant aller jusqu’au XVe siècle.

Autre contribution d’intérêt pour l’histoire du territoire
d’origine des Ghºrides, celle de W. Ball intitulée «The towers
of Ghur. A Ghurid ‘Maginot line’» (p. 21-45). Le système
fortifié des hauteurs de Bamiyan est relativement connu
par des publications (Le Berre, Baker et Allchin…). Il date
BCAI 19 – 2003 11
 (2003) Ball W. and Harrow L. (ed.) : Cairo to Kabul. Afghan and Islamic Studie
 2026 BCAI en ligne
des Ve-VIe siècles, connaît un renforcement aux VIIIe-Xe siècles
et va jusqu’aux alentours du XIIIe siècle. Il est lié à l’émer-
gence de l’empire (kaganat) des Turcs occidentaux, puis
de leurs héritiers les Shahs turcs. Pourtant l’extraordinaire
ensemble de fortifications qui contrôle les chaînes du Ghºr,
avec ses forts, tours de guêt et ses fortifications compli-
quées, portant un décor (symbolique?) si particulier, est
tout à fait mal connu. Aucun pouvoir structuré attesté ne
contrôlait ce territoire aux VIIIe-Xe siècles et ces fortifications
durent être édifiées un à deux siècles plus tard pour dé-
fendre le berceau des Ghºrides autour de leurs villes de
Larvand, Zarni, Taiwara, Zaman et Shorak.

Érigées pour défendre le territoire des Ghºrides contre
les Ghaznawides, ces fortifications ne servirent en fait ja-
mais contre eux et quand vint un autre ennemi, le Khwærizm
Shæh, elles s’avérèrent mal conçues pour le stopper et ne
purent protéger le royaume ghºride. L’une des pièces les
plus impressionnantes de ce système défensif est la Qal’a-i
Qaisar, ou château de César, dont les murs encore bien
conservés couronnent une croupe rocheuse dans la région
de Larvand.

Récit de voyage, inventaire archéologique et prome-
nade ethnographique, «Echoes in a landscape. Western
Afghanistan in 1989», est un vivant témoignage sur cette
région de l’Afghanistan (Ghºr, Gargestan, Chesht et Hérat)
que Bruce Wannell, agent d’une ONG près des Afghans
déplacés, a parcourue à cheval. Sa connaissance de la
langue et son intérêt pour l’histoire lui ont permis de recueillir
de nombreuses traditions sur le passé et de témoigner sur
le présent de ces territoires. Son récit est souvent précieux,
comme lorsqu’il évoque la madrasa de Shah-i Mashhad,
près du confluent de la Kucha et du Murgab, puisque son
passage se situe entre celui de B. Glatzer et M. Casimir,
«inventeurs» du monument dans les années 70, et le mo-
ment où la madrasa s’effondra. L’auteur évoque encore
l’énigmatique petite «chapelle» de Larvand, pur monument
indien construit peut-être par des prisonniers ramenés après
la conquête d’Ajmer ou de Delhi en 1192 ou de Benarès ou
de QanºÏ en 1194. On ne peut que regretter la mauvaise
qualité de la seule photo qui la représente. L’arrivée au mi-
naret de Jam à la fin du jour et le lever de la lune sur le Heri
Rud ajoutent un halo de merveilleux à ce monument emblé-
matique de l’art ghºride miraculeusement préservé dans
son cirque de montagnes.

En contrepoint des rencontres souvent chaleureuses,
l’auteur énumère la litanie des sites pillés et, sur le même
ton, cite les prix que les objets ont atteints auprès des anti-
quaires locaux: ils ont décuplé à Hérat et à Peshawar… en
attendant d’autres transactions.

Monik Kervran
CNRS – Paris
3
s, presented to Ralph Pinder-Wilson, recensé par Monik Kervran

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



