
IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19 
© IFAO 2
Parkin David & Headley Stephen (ed.), Islamic Prayer Across the Indian Ocean. Inside and Outside the Mosque [Isabelle Rivoal]

Parkin David & Headley Stephen (éd.),
Islamic Prayer Across the Indian Ocean.
Inside and Outside the Mosque

Richmond Surrey, Curzon Press, 2000. 256 p.

Deuxième pilier de l’islam, la prière (Òalæt) est essen-
tielle car elle est le vecteur qui permet d’exprimer la
profession de foi (‡ahæda). Cinq fois par jour, le musulman
suspend son activité pour prier Dieu et une fois par semaine,
le vendredi, il Le prie collectivement dans la mosquée. Pour-
tant, bien que fondamentale dans la pratique religieuse
musulmane, la prière a suscité peu d’études en sciences
sociales, à la différence d’autres dimensions de la pratique
religieuse que sont le jeûne de ramadan ou le pèlerinage à
La Mecque.

On peut certainement y trouver une explication, comme
le souligne R. Bowen dans le texte qu’il a livré pour ce col-
lectif sur la prière musulmane (chap. 2), dans le fait que la
Òalæt en tant que pratique rituelle ne communique pas de
proposition ou de symbole et ne se prête que difficilement
à une tentative épistémologique. Les conditions pour qu’un
acte soit considéré comme une prière recevable en islam
sont claires pour chaque musulman. Il n’existe qu’une seule
manière de conduire correctement la prière et ce, tout sim-
plement parce qu’elle est reproduction d’un acte divin – ou
plus exactement d’un acte accompli par le Prophète inspiré
par Dieu.

D’une manière plus générale, depuis l’échec de Marcel
Mauss à poser les bases d’une anthropologie de la prière
comme il l’avait fait si brillamment pour le sacrifice, les
sciences sociales ont peu réfléchi sur cet objet et en tout
cas n’ont pas proposé de le sortir du statut rituel à travers
lequel Mauss l’avait exclusivement appréhendé. Le renou-
veau d’un intérêt pour la prière est à porter au crédit de l’un
des directeurs de cet ouvrage collectif, Stephen Headley,
qui a coordonné, il y a une dizaine d’années, un numéro
spécial de la revue L’Homme pour un projet d’anthropo-
logie comparative de la prière (1). Il s’agissait de sortir l’acte
de prier de sa gangue rituelle pour partir du contexte et de
la valeur illocutoire des énoncés qu’elle met en œuvre. En
somme, l’anthropologie de la prière devait se construire par
l’interprétation des messages envoyés aux Dieux en fonc-
tion du contexte d’énonciation et de l’espace de croyance.
Soit questionner l’objet en se demandant si les normes qui
gouvernent le dialogue entre humains s’appliquent aux dis-
cours que ceux-ci adressent aux Dieux.

La manière d’aborder l’anthropologie de la prière dans
Islamic Prayer Across the Indian Ocean est à la fois plus
restreinte et beaucoup plus ambitieuse. Elle est plus res-
treinte puisque d’une comparaison sur le statut de la prière
entre différentes traditions religieuses, le champ d’investi-
gation ne porte plus que sur la prière dans le monde
musulman périphérique (Asie du Sud-Est et côte orientale
de l’Afrique pour l’essentiel des communications). Pourtant,
BCAI 19 – 2003 10
(2003) Parkin David & Headley Stephen (éd.) : Islamic Prayer Across the Indi
026 BCAI en ligne
et c’est tout l’intérêt de l’ouvrage, elle est extrêmement
ambitieuse puisqu’elle sort du cadre étroit de la prière
comme modalité de communication entre humains et divi-
nités pour être questionnée sociologiquement à différents
niveaux: la prière n’est plus l’objet d’une anthropologie, mais
une entrée qui permet de questionner de manière cohé-
rente l’organisation et les représentations sociales de
sociétés qui, parce que la prière musulmane est clairement
codée, doivent logiquement prier de la même manière.

L’approche de la prière comme rituel et comme moda-
lité de communication n’est certes pas absente de ce
volume. J. Bowen (chap. 2) et A. Beatty (chap. 3) s’inscrivent
bien dans la perspective d’analyse de la prière comme rituel,
mais à condition de déplacer l’analyse des aspects symbo-
liques et communicationnels du rituel vers l’analyse de ses
fonctions pragmatiques, soit sur ce que les gens disent en
faisant des choses. À partir d’un matériel indonésien pour
le premier et javanais pour le second, ces textes invitent à
réfléchir sur la fonction performative de la prière et notam-
ment son utilisation dans la construction de styles religieux
différents. La double question qui est traitée par ces auteurs,
c’est celle de l’unité rituelle dans la religion et de l’intention
dans l’accomplissement de la prière. Cette question de
l’orthopraxie est en effet un problème essentiel dans un
monde où la communauté (umma) est censée se refléter
dans l’accomplissement de ce rite oral. Dans cette pers-
pective, c’est toute la tension entre le sens de la prière des
«orthodoxes» et la prière des «mystiques» qui est l’objet
de l’investigation. Deux musulmans peuvent ainsi prier côte-
à-côte dans la mosquée et de la même manière, mais selon
l’intention investie dans l’acte, ce sont deux manières d’être
dans la religion qui s’expriment. Cependant, l’un et l’autre
se retrouvent sur la croyance en l’efficacité inhérente de
cette parole rituelle qui lui confère un statut différent de la
parole quotidienne: il n’y a pas de place pour le mensonge,
dans la prière, la parole et l’acte sont en harmonie et c’est
là ce qui sanctionne sa rupture avec la parole dans un
contexte de communication entre humains.

La réflexion sur le statut discursif de la prière est abor-
dée par plusieurs des communications de ce volume.
D. Parkin propose ainsi, dans le texte introductif, d’aborder
l’objet prière en fonction du type de processus discursif et
communicationnel que l’on peut y lire, soit réciproque ou
non-réciproque, induit ou réflexif. Et de proposer de conce-
voir la prière, selon cette classification, comme sacrifice ou
don / contre-don, car il n’y a pas une seule forme de prière
en Islam. Sur ce point, l’approche comparative à l’intérieur
d’une même religion, l’islam, révèle toute sa pertinence en
ce qu’elle autorise une approche terminologique fine des
différentes modalités de prière (prière-credo, prière-
invocation, prière-récitation…) en fonction des différentes
sociétés étudiées. La réflexion sur le statut de la parole,

(1) L’Homme, 132, oct-déc. 1994, XXXIV (4).
2
an Ocean. Inside and Outside the Mosque, recensé par Isabelle Rivoal

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19 
© IFAO 2
même articulée dans l’analyse aux différents registres de
parole dans la société, ne doit pas faire oublier, comme le
souligne M. Lambeck (chap. 4), que dans l’islam la parole
religieuse est d’abord performation du texte. Le Coran est
récitation. Dès lors c’est un champ d’investigation qui s’ouvre
à l’étude de la prière, à savoir l’attention aux aspects tech-
niques de la force d’élocution ou qualité esthétique de la
performance impliquant également la dimension corporelle,
où l’on sera sensible à l’intonation artificielle d’un langage
saturé de codes (Headley, chap. 9). L’usage même de cette
parole renseigne en retour sur les statuts sociaux. D. Parkin
(chap. 7) observe justement que, dans la mise en œuvre de
la prière à Zanzibar, l’imam récite, les croyants répondent,
que les prières de midi et de l’après-midi doivent être des
prières silencieuses et que les femmes doivent toujours de-
meurer silencieuses. Attentif à la construction de la piété
d’un shaykh, à Zanzibar également, A. Purpura (chap. 6)
confirme dans son analyse la différence dans l’efficacité
attribuée à la prière selon le statut de celui qui la prononce.

On touche ici à l’une des interrogations majeures qui
traversent l’ouvrage:  comment le monde à l’extérieur de la
mosquée se réfracte-t-il à l’intérieur de la mosquée? En
somme, cette étude comparative sur la prière est l’occa-
sion de proposer une réflexion plus profonde sur
l’homogénéité de l’islam et la manière dont il s’est localisé
dans les sociétés profondément différentes qui bordent
l’océan Indien. L’argument qui justifie l’ensemble de ce pro-
jet comparatif est exprimé le plus clairement sous la plume
de M. Lambeck (chap. 4) qui affirme que la prière est préci-
sément le moyen par lequel l’islam s’est localisé. À travers
elle, les textes globaux se sont réalisés dans des actes lo-
caux, parce qu’ils ont été liés à un calendrier local
(hebdomadaire, annuel, mais également selon le cycle de
vie des individus), parce qu’ils ont été le moyen de lier onto-
logie et cosmologie (exemple indonésien). Ainsi, à Mayotte,
chaque récitation du texte est une composante intégrale de
ce que signifie être parent, être voisin ou simplement être
membre de la communauté. Dans le débat sur la réception
de l’islam, ces textes invitent donc à réfléchir, non sur la
conversion, mais sur la réception sociale d’un ordre nou-
veau et, ainsi, ils invitent à s’attacher beaucoup plus aux
pratiques extérieures – la prière est un axe essentiel – qu’à
l’expérience individuelle de l’individu «converti».

Au-delà, et autour d’un aller-retour heuristique
constant entre l’intérieur et l’extérieur de la mosquée, c’est
aussi ce que la prière permet de comprendre des dimen-
sions politiques qui est interrogé sur l’ensemble des études
de cas que propose le volume. S. Headley le résume dans
la conclusion (chap. 9): l’hétérogénéité sociale de ceux qui
entrent dans le mosquée est un potentiel de tension im-
mense, c’est pourquoi les dirigeants politiques sont entrés
dans les mosquées pour les contrôler. Il fait écho en cela
au texte de D. Parkin qui souligne combien l’usage du corps
dans la prière peut être un marqueur politique, combien la
prière est centrale comme acte politique. C’est ce qui
BCAI 19 – 2003 10
(2003) Parkin David & Headley Stephen (éd.) : Islamic Prayer Across the Indi
026 BCAI en ligne
explique l’attention portée par les auteurs aux modalités
spatiales dans la réalisation de la prière, à la hiérarchie
entre la mosquée du vendredi et les autres, au fait de prier
à l’intérieur ou à l’extérieur de la mosquée pour compren-
dre le rapport à la prière des orthodoxes et des mystiques.
On peut noter aussi l’exemple passionnant rapporté par
F. Topan (chap. 5) de la décision des Swahilis à l’encontre
des Arabes au Kenya de rompre l’alternance traditionnelle
du prêche dans leurs mosquées respectives comme me-
sure de rétorsion après qu’ils ont été évincés d’un vote,
mettant ainsi en jeu l’unité locale de la communauté mu-
sulmane. L’entreprise devient passionnante lorsque les
textes s’efforcent de montrer pourquoi la prière hors de la
mosquée est perçue comme une menace, à l’échelle de la
communauté, certes, dont elle remet en cause l’unité et
l’orthopraxie, mais aussi lorsqu’elle prend des formes spon-
tanées et établit une transcendance qui peut s’avérer
politiquement subversive car elle permet d’exprimer un dé-
sir de changement.

Islamic Prayer est un ouvrage riche dont le caractère
collectif n’enlève rien à la cohérence tant les textes discutent
entre eux et se complètent pour rendre la complexité de
l’objet. On aura compris enfin que ces études dépassent le
cadre strict d’une anthropologie de la prière pour répondre
d’une manière originale et à chaque fois foisonnante aux
questions que se posent les spécialistes de l’Islam.

Isabelle Rivoal
3
an Ocean. Inside and Outside the Mosque, recensé par Isabelle Rivoal

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



