
I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO 
Vermeulen Urbain et de Smet Daniel (ed.), Egypt and Syria in the Fatimid, Ayyubid and Mamluk Eras [Bernadette Martel-Thoumian]

Vermeulen Urbain et De Smet Daniel (éd.),
Egypt and Syria in the Fatimid, Ayyubid
and Mamluk Eras

Peters, Leuven, 1998 (Orientalia Lovaniensa
Analecta, 83). 16 x 25 cm, 311 p.

Ce volume renferme les actes des Quatrième et
Cinquième Colloques internationaux qui se sont tenus à
l’Université Catholique de Leuven respectivement en mai
1995 et 1996. Le thème de ces colloques est évoqué dans
le titre: Egypt and Syria in the Fatimid, Ayyoubid and
Mamluk Eras. Cet intéressant ouvrage comprend 16 articles
qui couvrent la fourchette chronologique annoncée dans le
titre (huit articles concernent l’époque fatimide, quatre
l’époque ayyoubide et quatre l’époque mamlouke). Il faut
également souligner la diversité des thèmes abordés dans
ce recueil. L’élément historique y est dominant, avec 12
articles que l’on peut classer de la manière suivante: articles
à dominante religieuse (D. de Smet, «La translation du ra’s
al-Îusayn au Caire fatimide» et «Le culte du Veau d’Or
chez les Druzes»; H. Halm, «Der Tod Îamzas, des
Begründers der drusischen Religion»; J. Van Reeth,
«Al-Qumæma et le Qæ’im de 400 AH: le trucage de la lampe
sur le tombeau du Christ» et «La barque de l’Imam a‡-
Ωæfi©î»), politique (M. Brett, «The Execution of al-Yæzºrî»,
J. Richard, «Les bases maritimes des Fatimides, leurs cor-
saires et l’occupation franque en Syrie», U. Vermeulen, «La
bay©a califale dans le ∑ubÌ d’al-Qalqa‡andî: l’aspect théo-
rique» et «Timur Lang en Syrie: la correspondance entre
le mamluk FaraÏ et le mérinide Abº Sa©îd»), économique
(H. Halm, «Der nubische baq†» et J. Thiry, «L’Égypte et le
déclin de l’Afrique du Nord (XIe-XIIe siècle)») et enfin social
(A.M. Eddé, «Origines géographiques et ethniques de la
population alépine au XIIIe siècle»). Quant aux quatre articles
restant, on notera que deux articles traitent d’architecture
(L. Korn, «Die Bauten Saladins: Kairo, Damaskus und
Jerusalem in der Baupolitik des an-NæÒir ∑alæÌ al-Dîn Yºsuf
ibn Ayyºb» et J. Dobrowolski, «The Funerary Complex of
Amîr Kabîr Qurqumas in Cairo»), d’histoire de l’art (M. Van
Reamdonck, «Un casque mamelouk aux Musées royaux
d’Art et d’Histoire à Bruxelles (inv. 1255)») et de poésie
(P. Smoor, «Al-Mahdî’s Tears: Impressions of Fæ†imid Court
Poetry»).

Tout d’abord, quelques remarques d’ordre formel. Cer-
tains articles sont bizarrement presque dépourvus de notes
(Timur Lang, 302, Ibn Tafiribirdî raconte...(dans quelle
source?); The Funerary Complex, 267, idem pour Ibn Iyæs),
d’autres, et parfois les mêmes, manquent de précision quant
aux dates [The Funerary Complex, le sultan ïnæl (moitié du
XVe siècle), le Îau‡ Íarba‡ Qa‡uq (moitié du XVe siècle,
268)]. Un premier écrit renferme de longs passages en
allemand, latin ou en grec qui ne sont pas traduits
(Al-Qumæma, allemand, 174, 175, grec, 179, 181, 183, 188
et latin, n.38, n.60, n.71), le second ne comprend qu’un
BCAI 19 – 2003 91
 (2003) Vermeulen Urbain et de Smet Daniel (éd.) : Egypt and Syria in the Fat
2026 BCAI en ligne
court passage en anglais (Un casque, 286). Dans un cas
comme dans l’autre, ces oublis sont loin de faciliter la
vérification et la compréhension des écrits.

Quelques observations également en ce qui concerne
le vocabulaire, comme l’emploi du terme «bourgeoisie»
quand on sait que le concept, ni d’ailleurs le mot, n’existent
dans le monde musulman médiéval, (Les bases maritimes,
115, «exploité au profit des bourgeoisies urbaines»). Une
remarque identique s’impose au sujet de Saladin qui est
qualifié de sultan sans préciser que ce sont les auteurs
arabes qui désignent ainsi les souverains ayyoubides alors
que le calife abbasside ne reconnaîtra comme tel qu’al-∑æliÌ
Ayyºb qui régna de 1240 à 1249 (Les bases maritimes,
128 et La Barque, 250) (1). La traduction de certains termes
d’architecture laisse perplexe car, là encore, l’auteur ne four-
nit aucune explication; ainsi les mots rab© et †ibæq sont-ils
traduits par l’expression «residential buildings» (The
Funerary Complex, 271). Cette traduction est empruntée
au glossaire de l’ouvrage de M.M. Amin et L. A. Ibrahim
intitulé Architectural Terms in Mamluk Documents, Le Caire,
1990, non numéroté (2). Peut-on traduire par une même ex-
pression ces deux mots qui n’ont pas un sens identique, du
moins pas une même destination sociale ni sans doute une
même configuration architecturale? Il me semble que la
question mérite d’être posée car dans le cas qui nous inté-
resse, le rab© est destiné à des parents du fondateur, à
savoir le grand émir Qurqmas; le †ibæq devant être lui oc-
cupé par un ‡ay≈ et des soufis dépendants de la madrasa.

Toujours à propos de cet article, il est bon de signaler
que MuÌammad (IV) est le fils de Qæ’itbæy, car les textes
arabes médiévaux n’accolent jamais de numéro à un indi-
vidu mais le situent dans la chaîne des souverains par leur
filiation. Ce sultan est couramment appelé MuÌammad ibn
Qæ’itbæy et jamais MuÌammad IV (267), habitude moderne
et sans doute européenne. Signalons aussi que le complexe
funéraire de Qæ’itbæy ne date pas de 1470 (269) mais de
1472-1474. Enfin, on peut se demander pourquoi l’auteur
qui énumère le personnel affecté au complexe funéraire de
l’émir Qurqmas ainsi que les salaires perçus, ne dit mot des
biens affectés à l’entretien des édifices et au paiement des
rémunérations. Si ces informations ne sont pas mention-
nées dans la waqfiyya, il eût été opportun de le mentionner,
ne serait-ce que pour l’information du lecteur.

Une autre mention a attiré notre attention, cette
dernière n’ayant pas vraiment trait à l’histoire arabe mais
nous avons jugé utile de la rectifier. On lit dans Al-Qumæma,
178, qu’en 962, Otton Ier, qui reçoit la couronne impériale

(1) Toutefois ce titre ne fut officiellement reconnu au souverain ayyoubide
qu’en 1245 et les premières monnaies sur lesquelles il fut inscrit ne sont
pas antérieures à 1249; cf. D. et J. Sourdel, Dictionnaire historique de
l’islam, PUF, Paris, 1996, article «sultan» (774-775).
(2) Pour de plus amples informations, on peut se reporter aux articles en
langue arabe †ibæq (75-76) et rab© (52-53), le glossaire étant quant à lui
bilingue, anglais-arabe.
imid, Ayyubid and Mamluk Eras, recensé par Bernadette Martel-Thoumian
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO
des mains du pape, devient ainsi «le fondateur du Saint-
Empire romain germanique». Otton Ier devient certes
empereur, mais l’empire fondé ne sera qualifié de «saint»
qu’à la fin du XIIe siècle et c’est en 1356, après la promul-
gation de la Bulle d’or que l’on parle de «Saint Empire romain
de la nation germanique» (cf. R. Folz, L’idée d’Empire en
Occident, Paris, 1953).

Dans un tout autre domaine, l’article consacré au
casque mamlouk nous a également interpellée. En effet, on
lit: «ces armes étaient souvent poinçonnées» (285). Les
armes en question sont les armes des arsenaux d’Alep et
d’Alexandrie confisquées par le sultan Sélim Ier après sa
victoire sur les Mamlouks. L’auteur donne en note des réfé-
rences, mais ne nous dit pas si le poinçonnage des armes
était dans les habitudes des Mamlouks, à moins que les
bandeaux épigraphiques aient tenu lieu de «marques de
reconnaissance». Par ailleurs, c’est de 1310 à 1311 que
MuÌammad b. Qalæwºn est écarté, pour la deuxième fois,
du trône, et, cette fois-là, par al-Malik al-MuÂaffar Baybars
et non de 1309-1310 (288).

Bernadette Martel-Thoumian
Université Grenoble II
BCAI 19 – 2003 92
 (2003) Vermeulen Urbain et de Smet Daniel (éd.) : Egypt and Syria in the Fatimid, Ayyubid and Mamluk Eras, recensé par Bernadette Martel-Thoumian
 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



