
I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19 
© IFAO 2
Metcalfe Alex, Muslims and Christians in Norman Sicily — Arabic Speakers and the end of Islam [Annliese Nef]

Metcalfe Alex,
Muslims and Christians in Norman Sicily
— Arabic Speakers and the End of Islam

Routledge Curzon, Londres - New York, 2003.
XVII et 286 p.

Cet ouvrage est la version remaniée et amplifiée d’une
thèse de doctorat soutenue en décembre 1999 (Arabic-
Speakers in Norman Sicily). La révision du contenu,
inhérente à toute publication de ce type et rendue d’autant
plus nécessaire par les apports récents de la bibliographie
(notamment la publication d’une synthèse sur l’administra-
tion de langue arabe dans la Sicile normande (1)), ont
entraîné le recentrage du propos sur le passage d’une Sicile
majoritairement arabophone à une île latine. Le texte est
enrichi d’une centaine de pages d’annexes.

Alex Metcalfe, prudent dans sa démarche, cherchant
à éviter les pièges de la documentation,,,,, s’efforce de mieux
définir les groupes qui se côtoient en Sicile ou plutôt de
montrer l’extrême labilité des limites que l’on pourrait spon-
tanément dresser entre eux. Le propos est organisé en huit
parties. Tout d’abord, un résumé succinct de l’évolution
culturelle insulaire de l’époque romaine jusqu’à 1100 se
concentre essentiellement sur la dimension linguistique et,
à un degré moindre, sur la religion (p. 1-30). S’y dessine
l’hétérogénéité précoce et durable de la Sicile. Il est suivi
par un rapide exposé consacré à la situation des musul-
mans sous la domination des Hauteville (p. 30-55). Pour
l’auteur, la lecture doit combiner plusieurs niveaux: l’appa-
rent statu quo et le statut de protégé garanti aux musulmans
vont de pair avec l’utilisation de certaines caractéristiques
de la tradition islamique de gouvernement. Cela n’empêche
toutefois     pas la conversion forcée des élites qui n’hésitent
pas à entretenir soigneusement une ambiguïté religieuse
propice à la dissimulation. Dans un troisième temps,
A. Metcalfe s’interroge sur ce que recouvrent les appella-
tions, plus commodes que fidèles, de «Normands»,
«Lombards», «Grecs», «Arabes», «Berbères» et «Juifs»
(p. 55-71). Il conclut à l’extrême inconsistance des deux
premiers, à la complexité des deux groupes suivants, à
l’inexistence d’une «identité» berbère malgré la présence
de groupes qui auraient pu la revendiquer, tandis que les
Juifs n’apparaissent pas dans la documentation de cette
période. Le quatrième chapitre se concentre sur les «mar-
ges des communautés arabophones» et développe l’idée
d’une hétérogénéité linguistique et religieuse de la popula-
tion insulaire, hétérogénéité que l’on peut appréhender à
l’échelle locale (p. 71-99). L’arabe comme langue de cour
et d’administration fait ensuite l’objet d’une analyse afin de
mieux cerner les pratiques linguistiques des souverains et
le statut des différents idiomes en Sicile du milieu du
XIe siècle à la fin du xIIe (p. 99-114). Le chapitre suivant
s’appuie sur le document bilingue (latin/arabe) qui décrit
les limites de l’archevêché de Monreale en 1182 afin d’en
BCAI 19 – 2003 70
(2003) Metcalfe Alex : Muslims and Christians in Norman Sicily — Arabic Speak
026 BCAI en ligne
souligner les particularités (p. 114-127). Ce long diplôme,
replacé dans un contexte documentaire plus large (chap. 7),
permet en effet d’éclairer les phénomènes de translittéra-
tion, traduction et emprunts entre les trois langues
administratives (latin, grec et arabe) en concurrence (p. 127-
141). L’avant-dernière section met en évidence les limites
de la documentation auxquelles se heurte toute analyse de
l’arabe sicilien et souligne des particularités qui tiennent à
l’influence du grec (p. 141-174). La conclusion, ample, tente
de retracer l’évolution culturelle qui faisait l’objet de la
recherche (p. 174-188).

De lecture agréable, l’ouvrage fait l’éloge de la
prudence aussi bien par rapport aux idées reçues que
vis-à-vis d’une documentation mal éditée et souvent
interprétée sans prendre suffisamment de précaution, un
principe que l’auteur n’est toutefois pas le seul à préconiser.
Cependant, au-delà de cet accord sur la méthode, le propos
est d’intérêt inégal.

Replacer le sujet dans le long terme est chose néces-
saire et même indispensable, mais la présentation générale
qui ouvre la première partie est vraiment trop rapide, souvent
inexacte et introduite (à travers le stéréotype lampedusien
de l’immobilisme sicilien) de manière pour le moins malha-
bile. La bibliographie la plus récente n’est pas connue (et
plus généralement l’ensemble de la production non anglo-
phone); cela explique que soient présentées comme neuves
des idées déjà développées ailleurs. Le tableau des com-
munautés arabo-musulmanes sous les Hauteville est
également très rapide et laisse le lecteur sur sa faim. À partir
du chapitre 3, on entre dans le vif du sujet et, en dépit de sa
brièveté, le passage sur les Berbères est bien venu, quoi-
qu’il eût été intéressant d’interroger l’égale valeur
manifestement reconnue aux noms de tribus berbères et
arabes dans les documents siciliens, une situation à com-
parer avec celle en vigueur dans la péninsule Ibérique. Si la
présence des Berbères en Sicile est peu documentée et si
la conscience limitée d’une telle     identité chez les intéres-
sés en est certainement en partie la cause, nombre d’indices
(onomastiques     notamment) ont été laissés de côté. Quant
aux chrétiens arabophones, qualifiés par Henri Bresc de
«mozarabes», afin de les faire sortir de l’ombre où ils étaient
demeurés jusqu’alors, l’auteur insiste sur le fait qu’ils ne
sont pas désignés dans les sources par un vocable précis,
contrairement à ce qu’il en était dans la péninsule Ibérique.
Une telle position à la fois reflète une méconnaissance de
la situation espagnole et de l’histoire du vocable en ques-
tion, et évite de poser la question de cette absence dans
les sources siciliennes, alors même que l’existence de ces
groupes est admise par A. Metcalfe.

(1) Jeremy Johns, Arabic Administration in Norman Sicily — The Royal
Dîwân, Cambridge, 2002 (Cambridge University Press, Cambridge Studies
in Islamic Civilization).
ers and the end of Islam, recensé par Annliese Nef
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO
Le quatrième point révèle, dès son titre, les ambiguïtés
qui le minent. Parler de «communautés arabophones» n’a
guère de sens si l’on pense que la koiné insulaire est l’arabe,
même si le grec, le berbère, le latin ou des langues romanes,
dans diverses mesures, sont également pratiqués dans l’île
et cela     d’autant que la notion de «communauté» est
aujourd’hui l’objet de nombreuses discussions théoriques.
En outre, l’auteur passe sans cesse du terme     «arabophone»
à celui de «musulman» comme le montrent l’introduction
et le développement de ce chapitre (p. 71, mais l’observa-
tion pourrait être étendue au titre de l’ouvrage). Cette section
se voudrait donc une critique des relations trop souvent
établies entre onomastique et pratique linguistique ou reli-
gieuse, une déconstruction qui, pour être juste, n’en est
pas moins naïve, car elle se prétend neuve, mais qui est
surtout contradictoire avec l’utilisation qui est faite de
l’onomastique pour montrer l’hétérogénéité interne des
communautés dans le chapitre même! Au-delà de ces inco-
hérences, le paragraphe sur les anthroponymes qui mêlent
diverses traditions onomastiques (p. 88-89) juxtapose des
phénomènes différents comme s’ils étaient de même na-
ture: celui, classique, de diffusion onomastique (repérable
dans la Calabre pré-normande, par exemple)     et celui, qui
semble tellement surprendre l’auteur, d’une onomastique
mi-grecque/mi-arabe repérable à Palerme, comme si le phé-
nomène était unique dans le monde islamique… Enfin, on
peut s’interroger pour savoir si l’ism a la même valeur que
les autres éléments qui forment le nom personnel arabo-
musulman. Si, comme je le pense, il en a une plus grande
car il constitue la partie la plus intime de la dénomination et
si le choix d’un ism arabe peut s’expliquer par l’arabisation
et l’islamisation de la culture insulaire, le maintien d’un ism
grec a un sens différent.

L’intérêt se concentre ensuite à juste titre sur la cour
et le rôle qu’y jouait l’arabe, puisque c’est de là que pro-
vient l’essentiel de la documentation dans cette langue et
des témoignages sur la culture islamique sous les Haute-
ville. Là encore, l’auteur fait preuve d’une prudence
méthodologique de bon aloi. On regrettera toutefois que,
dans son évaluation de l’«effondrement» de la culture isla-
mique sous les Hauteville, il ne tienne pas plus compte de
la nature des sources, ce     qui distord les données. Alors que
l’anthologie d’Ibn al-Qa††æ‘ confère une importance dispro-
portionnée aux poètes du XIe siècle, le repli successif des
dictionnaires biographiques islamiques sur les cités ou les
régions d’origine de leurs auteurs explique en partie la dimi-
nution des informations disponibles sur la Sicile du XIIe siècle.

Les soixante pages qui suivent sont sans conteste les
meilleures. Reprenant la substance du doctorat soutenu en
1999, ce sont aussi     les plus neuves. À partir du document
qui délimite l’archevêché de Monreale, elles montrent
comment des strates différentes confluent et tentent de do-
cumenter cette élaboration. L’auteur montre les influences
qui s’exercent entre l’arabe et le latin, tout en soulignant
avec justesse que ce trait caractérise essentiellement le
BCAI 19 – 2003 71
 (2003) Metcalfe Alex : Muslims and Christians in Norman Sicily — Arabic Speak
 2026 BCAI en ligne
langage administratif. Le chapitre 8 démontre que la version
grecque des textes arabes permet de mieux appréhender
non seulement le phénomène du multilinguisme, sous la
domination normande et durant la période antérieure, mais
aussi des traits propres à la variante sicilienne de l’arabe,
tout en soulignant avec justesse les limites d’une telle dé-
marche. On pourrait évidemment s’interroger aussi sur les
conséquences qui peuvent découler de la nature même du
matériel, essentiellement onomastique et toponymique, pris
en considération... Cette rapide mise au point ouvre la voie
pour des recherches futures.

De cette présentation, A. Metcalfe tire les conclusions
suivantes: la conquête menée par les Hauteville aurait posé
d’autant moins de difficultés que les contacts entre grou-
pes linguistiques et religieux étaient déjà multiples pendant
la période précédente et que la situation culturelle, religieuse
et linguistique était loin d’être monolithique. L’arabe est resté
la langue de communication privilégiée jusqu’au milieu du
XIe siècle. Les habitants de l’île étant en majorité arabo-
musulmans, les nouveaux souverains leur ont accordé un
statut cohérent et point trop pesant.     Pourtant la pression
qui s’exerce sur les élites des communautés arabo-musul-
manes qui la sentent de manière plus nette que d’autres,
est surtout forte à partir des années 1160. Pour l’auteur, ce
sont les divisions religieuses internes qui minent la stabilité
du royaume. À     mesure que le processus d’acculturation
(i.e. de latinisation) s’intensifie, certaines distinctions
s’atténuent, mais     la rébellion des communautés
arabo-musulmanes n’en éclate pas moins à la fin de la pé-
riode. Les trois instruments de la latinisation (déplacements
de population, assimilation culturelle et soumission des ré-
voltes arabo-musulmanes) ont donc eu raison de cette
diversité culturelle, que l’expulsion finale des communau-
tés juives arabophones a définitivement anéantie.
Parallèlement à ces conclusions de nature historique,
A. Metcalfe insiste aussi, avec justesse, sur les limites que
présentent les versions grecques des documents pour
éclairer les particularités de l’arabe sicilien

Même si le tableau dressé est globalement correct,
les conclusions reprennent l’ordre des chapitres au lieu de
dégager de grandes lignes de réflexion. En outre, elles re-
posent sur une vision téléologique de l’histoire: les pressions
qui s’exerçaient sur (et à l’intérieur de) la société sicilienne
expliqueraient que la Sicile des Hauteville n’ait que peu duré.
Distinguer les groupes en fonction de leur religion est un
choix de gouvernement que les Hauteville partageaient avec
les autres gouvernements de l’Occident et ne saurait suffire
à expliquer ce dénouement. Enfin, on peut douter que les
seules évolutions linguistique et religieuse suffisent à rendre
raison de l’échec de cette dynastie.

Annliese Nef
Université Paris IV
ers and the end of Islam, recensé par Annliese Nef
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



