
I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO 
Malik Jamal (ed.), Perspectives of Mutual Encounters in South Asian History, 1760-1860 [Denis Matringe]

Malik Jamal (ed.),
Perspectives of Mutual Encounters in
South Asian History, 1760-1860

Brill, Leiden, 2000. VIII + 363 p.

Comme peut ne pas le laisser deviner son titre,
l’ouvrage considéré est consacré à diverses facettes des
relations entre Européens et Indiens durant la première
phase de la période coloniale et résulte d’un atelier tenu à
Bonn en 1996 sur le thème de «Reciprocal Perceptions
among Different Cultures in South Asia», dans le cadre d’un
vaste projet de la Fondation Allemande pour la Recherche
intitulé «Transformation of European Expansion from 15th
to 20th Century».

L’introduction de Jamal Malik (p. 1-18) propose un
cadre théorique, placé sous le double patronage de Salman
Rushdie (en épigramme) et Homi Bhabha, respectivement
écrivain et théoricien de l’hybridité culturelle. Ce cadre est
loin de se retrouver dans les diverses contributions, mais
voudrait inciter à lire celles-ci en fonction de la «théorie
postcoloniale» qui domine aujourd’hui tout un pan du champ
des sciences sociales sur l’Inde. Les perceptions réciproques
que le livre entend exposer sont celles de soi et de l’autre
et elles sont évoquées par Jamal Malik en termes de
«devenir» pour éviter le biais réifiant et essentialisant des
stéréotypes coloniaux et nationaux. La conclusion du vo-
lume, par le même Jamal Malik, revient sur la question en
proposant une sorte de théorie de la «rencontre» culturelle
indo-britannique à partir de considérations sur le rôle de
l’informateur autochtone, du discours en Asie du Sud et du
parallèle entre «traditionnalisation» et modernisation de
l’Inde entre 1750 et 1850. L’auteur écrit, en des termes
typiques de l’approche postcolonialiste:

There was an exchange and interrelationship between repre-

sentatives of different regions, and a necessary transfer, a mutual

appropriation of knowledge, which was only interpreted in terms

of European domination after a period of cultural counter in which

native informants played a decisive role (p. 316).

Les chapitres de l’ouvrage ont été rassemblés en trois
grandes parties, consacrées aux thèmes, aux personnes et
aux textes. Dans la première partie, la plupart des articles
partent d’une réflexion sur des oppositions de concepts ou
de représentations pour montrer le travail opéré sur les
catégories d’analyses en situation coloniale: faqir et
wahhabi (Marcia Hermansen), architecture et archéologie
(Narayani Gupta), coopération avec les Britanniques et ré-
formisme chez les musulmans de Bhopal à l’époque de
Begums (Claudia Preckel), ou encore débat entre Britan-
niques et Rajput sur la sati dans la Rajputana Agency
(Monika Horstmann). Pour prendre un exemple, Narayani
Gupta (p. 49-64), partant d’une lecture croisée des ouvrages
de Thomas Metcalfe et Sayyid Ahmad Khan, montre
comment les efforts entrepris par des habitants de Delhi,
BCAI 19 – 2003 68
 (2003) Malik Jamal (éd.) : Perspectives of Mutual Encounters in South Asian H
2026 BCAI en ligne
indiens et européens, pour s’approprier symboliquement et
commémorer le patrimoine architectural de leur ville furent
mis à mal par la répression de la révolte des cipayes en
1857-1858. Une tout autre situation prévalut ensuite, quand
à partir de 1862 la restauration et l’entretien des monu-
ments furent confiés par le gouvernement aux bons soins
professionnels de l’Archeological Survey of India.

Une remarquable étude de Cristopher Bayly (p. 97-127)
ouvre la deuxième partie. L’historien de Cambridge y évoque
les carrières de Francis Wilford au début du 19e siècle et de
James Ballantyne, Principal du Benares College de 1845,
pour démontrer que malgré la montée en puissance poli-
tique des Britanniques au cours du 19e siècle, des traces
subsistèrent longtemps de l’atmosphère de débat et
d’échanges qui avait caractérisé Bénarès depuis l’époque
moghole. Si Wilford, antiquaire passionné de spéculations
sur l’origine des peuples et des langues succomba aux pré-
tentions des pandits à une forme d’omniscience en la
matière, Ballantyne, lui, utilisa pour diffuser la savoir et le
christianisme des shastras sanskrits de sa composition qui
firent l’objet d’un dialogue très vivant avec ses interlocu-
teurs indiens, intéressés par son discours sur la science,
mais très critiques à l’égard de ses positions religieuses.

C’est aussi d’un intéressant cas d’attitudes contras-
tées que s’occupe Avril Powell (p. 188-222). Elle brosse le
portrait de deux Écossais, les frères Muir, et de John tout
particulièrement qui, après avoir écrit une apologie du chris-
tianisme en sanskrit, chercha à faire passer auprès d’un
public britannique les vertus morales dont il estimait por-
teurs des textes religieux orientaux, non sans critiquer au
passage les excès hagiographiques de certains récits de la
vie du Prophète de l’islam. Confrontés aux activités des frères
Muir, deux frères d’une famille musulmane de Panipat obser-
vèrent des attitudes radicalement différentes: ©Imæd al-Dîn
se convertit au christianisme et Karîm al-Dîn resta un musul-
man pratiquant, tout en observant une absolue neutralité
religieuse dans son travail dans les services de l’Éducation.

Marc Gaborieau (p. 128-156) est le seul auteur à s’in-
téresser à un cas de rencontre ne concernant pas
directement les Britanniques, en traitant de Garcin de Tassy
et plus précisément de la description par ce dernier des
saints musulmans, des faqirs et des pèlerins qui hantent
leurs tombeaux. Il montre que la perception de l’orientaliste
français, même quand elle s’appuie sur les textes ourdous,
doit beaucoup et à la présence britannique en Inde, et à la
tradition orientaliste représentée par Sylvestre de Sacy dont
il fut l’élève. Mais son point de vue est néanmoins original
pour deux raisons: d’une part, Garcin de Tassy, qui ne se
rendit jamais en Inde, savait l’arabe et le persan et connais-
sait les classiques de l’islam; d’autre part, il insiste sur
l’importance des saints musulmans, considérant la dévo-
tion dont ils font l’objet comme un lien «entre l’islam
canonique et le substrat païen auquel les convertis em-
pruntent constamment» (p. 156) et la rapprochant de celle
qui s’adresse aux saints dans le catholicisme.
istory, 1760-1860, recensé par Denis Matringe
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


I I I . H I S T O I R E

d
d
n
c

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO
Dans cette partie, c’est la contribution de Michael
Fischer sur ce qu’il appelle les récits «ethnobiographiques»
qui est au plus près des vues du coordinateur du volume.
Étudiant dans les écrits autobiographiques de deux immi-
grants bengalais au Royaume Uni, un Arménien et un
musulman, il note à propos de leurs représentations des
identités culturelles asiatique et britannique:

These representations reveal the complexity and
hybridity of the imperial process and the ongoing
negociations between Asians and Britons about European
conceptions of Asian and Europeans roles in India
(p. 158-159).

La dernière section comporte deux études très impor-
tantes à la fois pour notre connaissance des interactions
culturelles au niveau institutionnel dans l’Inde coloniale et
pour l’une des questions chères au coordinateur du volume:
celle des perceptions de l’autre. Dans son article, Gail Minault
(p. 260-277) analyse le rôle du Delhi College entre 1827 et
1857, d’une part dans la coopération entre hindous, musul-
mans, étudiants chrétiens et orientalistes non britanniques
(Aloys Sprenger, Felix Boutros), administrateurs anglais et
lettrés et nobles indiens, d’autre part dans la diffusion par
la traduction en ourdou de textes originellement écrits en
arabe, en persan, en sanskrit et en anglais. Ce faisant, elle
dégage les contours des curricula indien et britannique, ainsi
que les différences dans les modes d’enseignement et de
transmission du savoir (rapport maître-disciple d’un côté,
érudition du chercheur solitaire de l’autre), notant au pas-
sage que les deux catégories, l’orientale et l’occidentale,
peuvent aussi bien être considérées comme des construc-
tions résultant des débats culturels entre Indiens et
Britanniques.

Muhammad Khalid Masud, quant à lui (p. 298-314),
montre comment des savants britanniques du 19e siècle
ont pu développer une interprétation anachronique de
l’œuvre du penseur indo-musulman Shah ©Abd al-©Azîz
(1746-1824) en la lisant dans le contexte de l’après-révolte
de 1857 et en y entendant un appel au Ïihæd que l’auteur
n’y avait jamais mis, lui qui, au contraire, avait considéré
presque comme un bénédiction l’arrivée des Britanniques
en Inde.

Deux autres contributions portent respectivement sur
les lettres, écrites en persan par l’officier franco-suisse Polier
entre 1773 et 1779 (Muzaffar Alam et Seema Alavi), et sur
l’un des premiers textes indiens à propos des Britanniques,
Sayr al-muta’a≈≈irîn («Promenade dans les temps
modernes»), écrit en persan par Ghulam Husain Khan
Tabataba’i et étudié par Iqbal Ghani Khan.

Le volume comporte deux index (personnes et sujets)
et une bibliographie. Du fait de la problématique abordée et
des textes retenus pour l’analyse, il laisse une image assez
idyllique des premiers temps de la colonisation britannique,
puisque selon Jamal Malik (p. 2), entre 1750 et 1857:

all parties, Europeans as well as Indians, irrespective of their so-

cial, ethnic, religious or political backgrounds, translated,
BCAI 19 – 2003 69
 (2003) Malik Jamal (éd.) : Perspectives of Mutual Encounters in South Asian Hist
 2026 BCAI en ligne
re-translate, negotiated and re-negotiated their respective world-

views and social embeddedness in new environments.

Il met cependant à la disposition des chercheurs et
es étudiants un ensemble d’études stimulantes, ainsi que
es analyses de corpus et des découvertes dont la valeur
’a rien à voir avec certaines tendances actuelles des études
oloniales et post-coloniales.

Denis Matringe
EHESS-CNRS, Paris
ory, 1760-1860, recensé par Denis Matringe
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



