
I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
Ducatez
© IFAO 
Heck Paul L., The Construction of Knowledge in Islamic Civilization. Qudæma b. Ja©far and his Kitæb al-kharæj wa Òinæ©at al-kitæba [Guy Ducatez]

Heck Paul L.,
The Construction of Knowledge in Islamic
Civilization. Qudæma b. Ja©far and his
Kitæb al-kharæj wa Òinæ©at al-kitæba

Brill, Leiden-Boston-Köln, 2002. 283 p.

Cet ouvrage, comprenant un texte de 243 p. (p. 1-243),
72 citations (en arabe) tirées du K. al-⁄aræÏ wa Òinæ©at al-
kitæba et destinées à illustrer la thèse de l’auteur (p. 245-63),
une bibliographie ordonnée en sources primaires et travaux
critiques (p. 265-75) et un index, constitue la réécriture d’un
Ph. D. Thesis soutenu à l’Université de Chicago en mai 2000.

Si, dans l’ensemble, le style de l’auteur est alerte et si
le livre se lit assez aisément, il n’empêche que son intro-
duction, surtout lorsque l’auteur définit sa méthodologie et
les concepts qui la sous-tendent et l’organisent, et sa
conclusion n’évitent pas certaines idiosyncrasies frisant le
jargon, telles les répétitions de «as… as», ou «in terms
of…» (comme p. 241: «Qudæma’s work… offers a
fascinating perspective into the formation of Islamic
civilization at a period which… was still outstanding in terms
of the synthesis…that took place in terms of culture and
knowledge»).

L’A. s’efforce de montrer comment un groupe social,
indifféremment dénommé «social group» et, dans une
moindre mesure, «social class», les kuttæb (sg. kætib) ou
scribes-juristes-arpenteurs à l’origine, et défini à travers le
prisme weberien de l’Ideal-Typ – il s’agit en fait de l’élite de
ce goupe – a façonné la culture et la connaissance
(knowledge and culture) propres à la civilisation
arabo-islamique à une période qualifiée par l’A. de «période
de formation tardive» (late formative period) ou encore
de «période classique initiale» (early classical period), c.à.d.
aux IIIe/IXe - IVe/Xe siècles, dont les débuts ont été marqués
par le passage d’un «État tribal omeyyade» à un «État
abbasside bureaucratique».

Si l’A. n’écarte pas délibérément les autres groupes
sociaux et intellectuels qui ont contribué à donner forme et
corps à la civilisation arabo-islamique des IXe-Xe siècles, à
savoir surtout les savants religieux (©ulamæ‘, fuqahæ‘ et
muÌaddiÚºn...), ainsi que les bellestristes (udabæ‘), il n’en
accorde pas moins un rôle éminent aux kuttæb – ou plutôt
à leur élite désignée par différentes expressions au sens
apparenté: «ru‘ºs al-kuttæb, ri‘æsa al-©alîya, ma‡æyî≈ al-
kuttæb...»: cf. Qudæma b. Ía©far, K. al-⁄aræÏ wa Òinæ©at
al-kitæba, p. 96 –, tout en remarquant l’existence de pas-
sages individuels de la kitæba aux udabæ‘. En conséquence,
le terme kitæba, s’il revêt chez Qudæma le sens de l’art du
secrétariat associé à l’ensemble des instruments, techniques
et pratiques qui lui sont propres, il désigne surtout, à l’époque
abbasside, l’administration étatique dont la tâche se résume
dans la formule du K. al-⁄aræÏ..., début de la section VII,
p. 157: «la collecte des revenus et le gouvernement du
royaume» (Ïibæyat al-amwæl wa siyæsat al-mulk). La diffé-
BCAI 19 – 2003 62
 (2003) Heck Paul L. : The Construction of Knowledge in Islamic Civilization. Qu

2026 BCAI en ligne
renciation, car on ne peut pas parler de dichotomie, entre
savants religieux et kuttæb, n’apparaît jamais aussi claire
que dans la section VII du  K. al-⁄aræÏ… (cf. Paul L. Heck,
op. cit., p. 147-8): la  kitæba-consciousness, selon l’expres-
sion de l’A., se circonscrit surtout à la taxe foncière,
universelle dans ses applications car elle est liée au statut
juridique de la terre (non de la personne), et concerne les
kuttæb, tandis que la ‡arî©a-conciousness, du ressort des
savants religieux en ce qu’elle s’inspire de la révélation di-
vine, s’applique aux aumônes légales, aux capitations et
caractérise les demandes d’une communauté et d’une
identité confessionnelles. Mais cette différenciation trouve
sa réconciliation dans l’État abbasside (chap. VII du K. al-
⁄aræÏ…).

Cet équilibre des différences d’où naît l’harmonie, pour
paraphraser Al-ÍæÌiÂ, recoupe la nature de l’État abbasside:
il est islamique par la ‡arî©æ et surtout par l’usage généra-
lisé de l’arabe, vecteur de la révélation divine, dans
l’administration abbasside où cette langue a remplacé pres-
que complétement le grec byzantin, le pehlevi… au début
du IIIe/IXe siècle. Il faut insister, à ce sujet, sur les critiques,
dont sont l’objet les kuttæb pour leur propension à se reven-
diquer de la tradition bureaucratique sassænide et des miroirs
des princes ou Fürstenspiegel perses (les Kutºb al-tæÏ).
Cette dernière est liée à l’arrivée au pouvoir des Abbassi-
des (746-750 de notre ère). Les tenants de l’arabité, en
particulier al-ÍæÌiÂ (m. 255/869), mais aussi Ibn Qutayba
(m. 276/889) pourfendent ces secrétaires, souvent d’ori-
gine non-arabe, pour leur manque de maîtrise de la faÒæÌa
(correction langagière et grammaticale) et de la balæfia
(bonne composition) et aussi pour leur mépris à l’égard
des sciences proprement arabo-islamiques (grammaire, lexi-
cographie, sciences religieuses…) au profit des sciences
(¢ulºm) d’origine étrangère (astronomie…, falasºfîya aristo-
télicienne…). Ce conflit politico-intellectuel se confond avec
celui de la ‡u©ºbîya. L’État abbasside revêt aussi un aspect
profane en ce sens qu’il collecte les taxes foncières (liées à
la terre, non à la personne), administre ses sujets, gère peu
ou prou leur vie quotidienne, intervient dans le commerce
(impôts), bien que la théorie, en la matière, est de laisser le
marché agir selon les lois d’Allah, donc de ne pas intervenir
et, à cette fin, il promeut un langage sécularisé, éloigné
plus que détaché de ses références religieuses.

La culture et la connaissance qu’apporte l’État abbas-
side à la formation de la civilisation islamique – il faudrait
plutôt parler de contribution – ne sont pas définies par
compréhension, mais par extension (cf. Paul L. Heck, op. cit.,
introduction et conclusion) et par l’histoire de leur modus
operandi: l’État a intégré des apports successifs étrangers
au domaine islamique par le biais d’une langue de plus en
plus sécularisée, mais véhiculant toujours les valeurs isla-
miques et faisant corps avec l’islam; l’État, en raison de
besoins et de nécessités propres, avaient des intérêts di-
vergeant de ceux de la religion islamique, qui se
manifestaient au cours de conflits aux enjeux parfois
dāma b. Jaʿfar and his Kitāb al-kharāj wa ṣināʿat al-kitāba, recensé par Guy

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
Ducatez
© IFAO
masqués: cas de la ‡u©ºbîya. À un moment où la civilisation
islamique était en voie de formation, l’État abbasside avait
des intérêts particuliers qu’il était capable de transcrire en
termes de savoirs et de connaissances. Quant à l’islam,
déjà héritier de traditions, d’histoires, de philosophies… étran-
gères à son milieu d’origine (même si le milieu mecquois
n’était pas isolé au moment de la prédication du Prophète),
il montrait une certaine universalité et le point de référence
retenu fut la langue arabe, langue de la révélation divine, ce
sur quoi insiste Qudæma. Pour l’État abbasside des IIIe/IXe  -
IVe/Xe siècles, la tradition arabo-islamique était fondamen-
tale, quoiqu’il fût aussi l’héritier de nombreuses traditions
étrangères dont la sassænide n’était pas la moindre. En effet,
d’une part, il devait contrôler la communauté des croyants
(umma), d’autre part l’usage réglé de la langue arabe assu-
rait la promotion de ses intérêts: c’est ce qui ressort bien
du K. al-⁄aræÏ... de Qudæma (importance de la grammaire
et des usages «profanes» de la langue). En outre le rôle
intégrateur de l’État abbasside s’étend à d’autres branches
du savoir: la géographie, la fiscalité et l’éthique politique
ou siyæsa (composée du tadbîr ou discernement du corps
politique et du ¢ilm al-siyæsa).

Pour réaliser ce projet, l’A. retient comme point d’an-
crage, point focal et loupe grossissante le K. al-ÎaræÏ wa
Òinæ©at al-kitæba de Qudæma bin Ía©far (un ouvrage qui dé-
passe le simple manuel d’apprentissage destiné aux kuttæb).
En effet Qudæma est à la fois l’héritier et le successeur
d’une série d’ouvrages destinés à l’élite des kuttæb (des
épîtres, dont «la lettre vierge» d’Al-Ωaybænî: cf. E.I.(2), IX,
396, celle de ¢Abd al-Îamîd, m. en 132/750…, des ouvra-
ges de science administrative dont l’Adab al-kætib d’Ibn
Qutayba, m. en 276/889, la ∑inæ©at al-kitæba d’al-NaÌÌæs,
un livre de grammaire en fait, le K. al-Kuttæb wa Òifat al-
dawæt wa’l-qalam wa taÒrîfu-hæ par al-Bafidædî, première
moitié du IVe/Xe siècle et l’Adab al-kuttæb d’al-∑ºlî, m. en
335/946), et il y intègre des disciplines nouvelles comme
la géographie et relit la siyæsa.

Les sources ne sont guère loquaces sur Qudæma: issu
d’une famille de secrétaires, elle-même vraisemblablement
chrétienne (en particulier son père qui participa à des cercles
scientifiques et littéraires), il dut mourir vers 337/948, mais
il y a controverse sur son identité et sur ses dates de nais-
sance et de décès.

Outre deux autres ouvrages (Íawæhir al-alfæÂ, éd. M. M.
¢Abd al-Îamîd, Le Caire, 1932 et Naqd al-‡i©r, éd. S.A.
Bonebakker, Leiden, 1956) dont il est l’auteur, il est surtout
connu pour son K. al-⁄aræÏ... Incomplet, ce dernier est
composé de huit sections, dont quatre (sections 5 à 8) nous
sont parvenues dans un unicum. Toutefois, les parties ab-
sentes peuvent être reconstituées partiellement grâce aux
références et/ou paraphrases qu’en donne Qudæma dans
le reste du livre, aux emprunts faits par des auteurs posté-
rieurs, ou encore à certains thèmes qu’avaient déjà
développés ses devanciers dans le champ de la littérature
administrative. Paul L. Heck décompose le K. al-⁄aræÏ… en
BCAI 19 – 2003 63
 (2003) Heck Paul L. : The Construction of Knowledge in Islamic Civilization. Q

 2026 BCAI en ligne
quatre parties: après une introduction dévolue au but du
livre, Qudæma traite: 1) de l’art du secrétariat, à savoir l’art
de l’écriture, y compris les instruments nécessaires et l’or-
thographe en section 2, la langue s’appuyant sur la
grammaire, se nimbant des fleurs de la bonne composition
ou balæfia et s’illustrant par les bons usages in section 3, le
système administratif organisé en dîwæn-s ou bureaux, ces
derniers en maÏlis ou département in sections 4 et 5; 2) de
la géographie in section 6; 3) de la jurisprudence fiscale in
section 7, et, enfin, 4) de la pensée politique ou siyæsa, à
savoir l’art de gouverner in section 8). L’A. utilise ce plan
pour en faire l’ossature formelle de son raisonnement, le
cadre de son exposé et de sa méthodologie (op. cit., p. 11).

Le chap. II, intitulé langue et administration: l’A. y traite
la langue, sous ses formes écrites (l’art de l’écriture, sec-
tion 2, et l’art de la composition, section 3) et lui adjoint un
examen de la structure et du processus bureaucratiques
(sections 4 et 5). À cette fin, l’ A. considère les sciences/
savoirs de la langue et de l’administration comme un bloc,
tant les liens entretenus par les kuttæb, la langue, les fonc-
tions ainsi que les organes du gouvernement sont étroits. Il
caractérise alors ce bloc de genre (un des deux concepts-
clefs qui sous-tendent sa méthodologie), qu’il qualifie
d’«administratif».

Il repère ensuite dans le K. al-⁄aræÏ… quatre catégo-
ries déjà à l’œuvre chez les devanciers de Qudæma:
grammaticale, bureaucratique, linguistique et historique,
cette dernière relative aux institutions étatiques. Aussi l’A.
est-il à même de situer le K. al-⁄aræÏ... au sein d’une lignée
d’ouvrages ayant tous un rapport avec les sciences/savoirs
de la langue et de l’administration, de les constituer en genre,
dont les éléments se répondent les uns aux autres, se
complètent…, et de faire du K. al-⁄aræÏ… un réceptacle de
ces catégories. Cet ouvrage condense et dépasse les livres
précédents, si bien que l’A. peut établir véritablement ce
que représente la catégorie bureaucratique: elle est cen-
trée sur le bureau ou dîwæn, l’axe fondamental, le pivôt et
ses vecteurs, les kuttæb, n’ont qu’une tâche à accomplir:
écrire dans toutes les acceptions du terme (d’où le rôle-clef
de la langue arabe).

Le chap. III est intitulé: géographie (= section 6 du K.
al-⁄aræÏ...: cf. éd. et trad. par de Goeje, BGA, VI). La géo-
graphie forme chez Qudæma une sous-branche de la
catégorie administrative, car elle se limite surtout à la
mamlakat al-islæm.

Le chap. IV, intitulé jurisprudence fiscale (= section 7
du K. al-⁄aræÏ...), arrive à concilier taxe foncière ou ≈aræÏ
et autres impôts relevant de la ‡arî©a.

Le chap. V, intitulé pensée politique (= section 8 du K.
al-⁄aræÏ), a trait à la siyæsa ou l’art de gouverner.

Il reste à définir les deux concepts à l’œuvre derrière
la méthodologie (exposition du plan): les concepts de genre
et de «domination légale».

Le concept de «domination légale», emprunté à
Max Weber – il distingue la domination traditionnelle ou
udāma b. Jaʿfar and his Kitāb al-kharāj wa ṣināʿat al-kitāba, recensé par Guy

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
Ducate
© IFAO
«patrimonialisme», la domination charismatique et la do-
mination légale – permet de théoriser le corps des kuttæb.
La domination légale est légitimée par l’obéissance à la loi
et aux règles, non aux personnes; elle est caractérisée par
une bureaucratie où le servant reçoit un apprentissage, suit
une carrière et est mû par le sens du devoir; le système
légal est constitué d’un ensemble ordonné de règles
abstraites, établies intentionnellement; enfin la domination
légale, si elle est hostile au capitalisme politique, est indis-
pensable au capitalisme rationnel par le biais de sa
«prédictibilité».

L’A. voit dans le K. al-⁄aræÏ… une exemplification,
même si elle n’est pas totale, du concept de «domination
légale»: les kuttæb sont formés à accomplir dans des dîwæn
ou bureaux une tâche définie légalement et abstraitement
par des règles, s’imposant donc à tous, sans que le souve-
rain n’y intervienne arbitrairement.

Le concept de genre administratif: il a été déjà défini.
Quelles sont les conclusions tirées par l’auteur?
Dans le chap. II, l’A. montre la domination des stan-

dards grammaticaux, lexicographiques, héritiers de la
tradition arabo-islamique, le recours aux terminologies pré-
cises pour identifier des objets (esclave-soldat, cheval) et
l’importance de la bonne composition (balæfia) et de la rhé-
torique (≈i†æba) dans l’art de rédiger. Dans le cadre de la
catégorie bureaucratique apparaissent des terminologies
précises réglées par des aires d’expertise propre à chaque
fonction dans la bureaucratie et des formules, des conven-
tions… sont systématisées pour s’adresser à chaque
personnage de l’État selon son rang: la nature de l’écriture
bureaucratique est la tâche à accomplir. En outre, le sys-
tème bureaucratique et ses productions se définissent alors
par la tâche assignée à un dîwæn et à sa subdivision, le
maÏlis.

Le chap. III et la géographie: l’approche de l’objet géo-
graphique, telle que la conduit Qudæma, héritier de la tradition
géographique arabe, prouve qu’il accepte le modèle
mathématique et physique ptoléméen (coordonnées des
toponymes…), mais il l’isole et l’utilise comme un cadre à la
géographie de l’État abbasside; il accepte aussi le courant
administratif (mamlakat al-islæm définie par ses frontières,
ses routes, ses revenus et taxes), tandis que l’approche
descriptive, censée s’étendre à tous les peuples de
l’œcoumène (Ibn ⁄urdæƒbih...), ne s’arrête sur les non-
musulmans qu’à propos du concept de Úufiºr (marches,
frontières): des peuples qui, pour une raison ou une autre,
sont en contact avec l’État (les Nubiens et le baqt). Si
Qudæma rejette l’approche littéraire (adab), ce serait, selon
l’A., parce que l’adab n’était pas seulement utilisé à des
fins «humanistes» dès les débuts de l’Islam, mais parce
qu’il était fondamental aux buts de l’État.

Le chap. IV, à côté d’autres thèmes, est parcouru dans
la théorie juridique par une tension centrale, née de la
contradiction entre les taxes relevant de la ‡arî©a (aumônes
légales, butin, dîme ou ©u‡r et décision par ¢Umar I d’immo-
BCAI 19 – 2003 64
9 (2003) Heck Paul L. : The Construction of Knowledge in Islamic Civilization. Q
z
 2026 BCAI en ligne
biliser la terre conquise au lieu de la distribuer aux conqué-
rants musulmans et d’y annexer le quint, afin de financer
salaires et vivres, une telle mesure posant le statut de la
terre) et le ≈aræÏ (impôt foncier) ressortissant de la loi fiscale
(domaine de la kitæba) identifiée comme islamique, mais
seulement à la suite des conquêtes. D’ailleurs les collec-
tions de ÌadîÚ et les traités de fiqh les traitent séparément.
Qudæma réussit une réconciliation partielle: cherchant à
universaliser des éléments spécifiquement islamiques de
la loi fiscale (zakæt et©u‡r), il place sous un même chapeau
trois impôts différents (dîme, impôt foncier et aumônes lé-
gales) et considère la dîme, assise sur les produits de la
terre, non comme liée au statut de la terre, mais comme
une taxe: il trace une équivalence entre le ≈aræÏ entier perçu
sur une terre irriguée sans effort (pluie) et une terre irriguée
et le ©u‡r perçu sur des terres semblables.

À travers le chap. V, on voit se constituer chez Qudæma
une théorie de l’État et du gouvernement d’un corps poli-
tique. En réponse aux intérêts intellectuels et administratifs
de l’État, le souverain, l’agent en acte de la communauté
politique, gouverne la société en faisant appliquer la loi isla-
mique et en châtiant les rebelles; il accomplit cette tâche,
avec le soutien des membres de sa suite et de ses fonction-
naires, en s’efforçant d’apprendre les vertus et les normes
d’une bonne conduite, le but étant d’œuvrer au bien com-
mun et d’assurer la coopération entre les éléments de la
société (interdire le mal et ordonner le bien).

Cet ouvrage, riche par sa documentation et stimulant,
s’appuie sur des documents connus et édités. L’A. les re-
questionne et ne s’interroge pas sur la façon dont ils ont
été «fabriqués», sur la manière dont certains faits et thèmes
(anecdotes sur la vie du Prophète justifiant le quint distri-
bué à sa famille…) sont retravaillés et réinsérés, ainsi
transformés, dans des documents plus récents.

Ces derniers, constitués en genre, définissent le dis-
cours tenu par les kuttæb sur l’État et sur eux-mêmes: un
État soumis à la loi révélée et eux-mêmes attachés à des
normes abstraites, une production bureaucratique définie
par la tâche assignée à chaque maÏlis. Si l’analyse (une
sociologie d’un genre littéraire particulier) correspond à la
logique de l’Ideal-Typ weberien, ce schèma est loin de cor-
respondre à la réalité: au Xe siècle, l’État abbasside – il est
vrai lors de crises – recourt à l’arbitraire (confiscation des
fortunes amassées par les vizirs lors des changements ra-
pides des califes) et les kuttæb se comportent parfois plus
en kleptocrates qu’en fonctionnaires dignes de ce nom (dé-
tournement des impôts ou changement de calendrier solaire
par le calendrier lunaire lors de la perception des impôts…).
Ici, il faudrait plutôt songer au concept weberien de «domi-
nation patrimoniale».

La critique adressée à A. Miquel, La géographie hu-
maine du monde musulman jusqu’au milieu du XIe siècle,
Mouton, Paris-La Haye, I967, I, demanderait beaucoup plus
de place pour y répondre avec soin, car elle porte au cœur
même de la problématique d’A. Miquel: l’adab n’est pas
udāma b. Jaʿfar and his Kitāb al-kharāj wa ṣināʿat al-kitāba, recensé par Guy

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
Ducatez
© IFAO
seulement utilisé à des fins «humanistes» dès les débuts
de l’Islam (A. Miquel), mais il était aussi fondamental aux
buts de l’État abbasside. Il serait difficile d’insérer selon
l’auteur, dans le cadre théorique miquelien à trois phases
(mathématique, physique et «humaniste»), le modèle ad-
ministratif de Qudæma, car il représente un pas en arrière
par rapport à l’adab. Aussi Miquel situe-t-il l’approche admi-
nistrative à l’intérieur des courants mathématique et
physique, («les préoccupations techniques» chez A.
Miquel), or ces deux derniers ont pour origine Ptolémée,
alors que l’approche administrative est islamique.

Les trois phases du modèle miquelien ne sont pas
aussi rigides que le pense l’A. L’adab (Ibn Qutayba et al-
ÍæÌiÂ dans la seconde moitié du IXe siècle donc) est encadré
par deux phases mathématiques (les prémices et les appli-
cations arabo-islamiques) et explose chez Ibn al-Faqîh
al-Hamaƒænî. De même que le modèle miquelien pose de
nombreux problèmes à résoudre, de même il faut se de-
mander si, en prenant pour ancrage Qudæma, l’A. n’est pas
amené à privilégier l’approche administrative.

Guy Ducatez
CNRS – Paris
BCAI 19 – 2003 65
 (2003) Heck Paul L. : The Construction of Knowledge in Islamic Civilization. Qudāma b. Jaʿfar and his Kitāb al-kharāj wa ṣināʿat al-kitāba, recensé par Guy

 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



