| 1. HISTOIRE

Heck Paul L.,

The Construction of Knowledge in Islamic
Civilization. Qudama b. Ja‘far and his
Kitab al-kharaj wa sing‘at al-kitaba

Brill, Leiden-Boston-KéIn, 2002. 283 p.

Cet ouvrage, comprenant un texte de 243 p. (p. 1-243),
72 citations (en arabe) tirées du K. al-Harad wa sina‘at al-
kitaba et destinées a illustrer la thése de I'auteur (p. 245-63),
une bibliographie ordonnée en sources primaires et travaux
critiques (p. 265-75) et un index, constitue la réécriture d’'un
Ph. D. Thesis soutenu a 'Université de Chicago en mai 2000.

Si, dans I'ensemble, le style de I'auteur est alerte et si
le livre se lit assez aisément, il n’empéche que son intro-
duction, surtout lorsque I'auteur définit sa méthodologie et
les concepts qui la sous-tendent et I'organisent, et sa
conclusion n’évitent pas certaines idiosyncrasies frisant le
jargon, telles les répétitions de «as... as», ou «in terms
of..» (comme p. 241: «Qudama’s work... offers a
fascinating perspective into the formation of Islamic
civilization at a period which... was still outstanding in terms
of the synthesis...that took place in terms of culture and
knowledge »).

L’A. s’efforce de montrer comment un groupe social,
indifféremment dénommé «social group » et, dans une
moindre mesure, «social class », les kuttab (sg. katib) ou
scribes-uristes-arpenteurs a l'origine, et défini a travers le
prisme weberien de /'ldeal-Typ — il S’agit en fait de I'élite de
ce goupe — a fagonné la culture et la connaissance
(knowledge and culture) propres a la civilisation
arabo-islamique a une période qualifiée par I'A. de « période
de formation tardive » (late formative period) ou encore
de «période classique initiale » (early classical period), ¢.a.d.
aux 1I1%/1x® - Ive/xE siécles, dont les débuts ont été marqués
par le passage d’'un «Ftat tribal omeyyade» & un «Etat
abbasside bureaucratique ».

Si I'A. n’écarte pas délibérément les autres groupes
sociaux et intellectuels qui ont contribué a donner forme et
corps a la civilisation arabo-islamique des IX®-x® siécles, a
savoir surtout les savants religieux (‘vlama’, fuqaha’ et
muhadditan...), ainsi que les bellestristes (udaba’), il n’en
accorde pas moins un role éminent aux kuttab — ou plutét
a leur élite désignée par différentes expressions au sens
apparenté: «ru’ls al-kuttab, ri'‘asa al-‘aliya, masayih al-
kuttab...»: cf. Qudama b. Ga‘far, K. a-Harag wa sina‘at
al-kitaba, p. 96 —, tout en remarquant I'existence de pas-
sages individuels de la kitaba aux udaba’. En conséquence,
le terme kitaba, s'il revét chez Qudama le sens de I'art du
secrétariat associé a 'ensemble des instruments, techniques
et pratiques qui lui sont propres, il désigne surtout, a I'époque
abbasside, I'administration étatique dont la tache se résume
dans la formule du K. al-Harag..., début de la section VI,
p. 157 «la collecte des revenus et le gouvernement du
royaume » (gibayat al-amwal wa siyasat al-mulk). La diffé-
I

renciation, car on ne peut pas parler de dichotomie, entre
savants religieux et kuttab, n'apparait jamais aussi claire
que dans la section VIl du K. al-Harag... (cf. Paul L. Heck,
op. cit.,p. 147-8) : la kitaba-consciousness, selon I'expres-
sion de I'A., se circonscrit surtout a la taxe fonciére,
universelle dans ses applications car elle est liée au statut
juridique de la terre (non de la personne), et concerne les
kuttab, tandis que la Sari‘a-conciousness, du ressort des
savants religieux en ce qu’elle s'inspire de la révélation di-
vine, s'applique aux aumones légales, aux capitations et
caractérise les demandes d’une communauté et d’une
identité confessionnelles. Mais cette différenciation trouve
sa réconciliation dans I'Etat abbasside (chap. Vil du K. al-
Harag...).

Cet équilibre des différences d’otl nait I'harmonie, pour
paraphraser Al-Gahiz, recoupe la nature de I'Etat abbasside :
il est islamique par la $ari‘a et surtout par 'usage généra-
lisé de l'arabe, vecteur de la révélation divine, dans
I'administration abbasside o cette langue a remplacé pres-
que complétement le grec byzantin, le pehlevi... au début
du 111®/1x® siécle. Il faut insister, a ce sujet, sur les critiques,
dont sont I'objet les kuttab pour leur propension a se reven-
diquer de la tradition bureaucratique sassanide et des miroirs
des princes ou Fiirstenspiegel perses (les Kutab al-tag).
Cette derniére est liée a I'arrivée au pouvoir des Abbassi-
des (746-750 de notre ére). Les tenants de l'arabité, en
particulier a-Gahiz (m. 255/869), mais aussi Ibn Qutayba
(m. 276/889) pourfendent ces secrétaires, souvent d’ori-
gine non-arabe, pour leur manque de maitrise de la fasaha
(correction langagiere et grammaticale) et de la balaga
(bonne composition) et aussi pour leur mépris a I'égard
des sciences proprement arabo-islamiques (grammaire, lexi-
cographie, sciences religieuses...) au profit des sciences
(‘uldm) d’origine étrangére (astronomie..., falasifiya aristo-
télicienne...). Ge conflit politico-intellectuel se confond avec
celui de la Su‘Gbiya. LEtat abbasside revét aussi un aspect
profane en ce sens qu'il collecte les taxes fonciéres (liées a
la terre, non a la personne), administre ses sujets, gére peu
ou prou leur vie quotidienne, intervient dans le commerce
(imp6ts), bien que la théorie, en la matiére, est de laisser le
marché agir selon les lois d’Allah, donc de ne pas intervenir
et, a cette fin, il promeut un langage sécularisé, éloigné
plus que détaché de ses références religieuses.

La culture et la connaissance qu’apporte I'Etat abbas-
side a la formation de la civilisation islamique — il faudrait
plutdt parler de contribution — ne sont pas définies par
compréhension, mais par extension (cf. Paul L. Heck, op. cit,
introduction et conclusion) et par I'histoire de leur modus
operandi: 'Etat a intégré des apports successifs étrangers
au domaine islamique par le biais d’une langue de plus en
plus sécularisée, mais véhiculant toujours les valeurs isla-
miques et faisant corps avec l'islam; I'Etat, en raison de
besoins et de nécessités propres, avaient des intéréts di-
vergeant de ceux de la religion islamique, qui se
manifestaient au cours de conflits aux enjeux parfois

| BCAI 1S - 2003

BCAI 19 (2003) Heck Paul L. : The Construction of Knowledge in Islamic Civilization. Qudama b. Ja‘far and his Kitab al-kharaj wa sina‘at al-kitaba, recensé par Guy

Ducatez

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. HISTOIRE

masqués : cas de la Su‘Gbiya. A un moment ol la civilisation
islamique était en voie de formation, IEtat abbasside avait
des intéréts particuliers qu’il était capable de transcrire en
termes de savoirs et de connaissances. Quant a l'islam,
déja héritier de traditions, d’histoires, de philosophies... étran-
géres a son milieu d’origine (méme si le milieu mecquois
n’était pas isolé au moment de la prédication du Prophéte),
il montrait une certaine universalité et le point de référence
retenu fut la langue arabe, langue de la révélation divine, ce
sur quoi insiste Qudama. Pour I'Etat abbasside des 111¢/1x¢ -
IVe/xE siécles, la tradition arabo-islamique était fondamen-
tale, quoiqu’il fiit aussi I'héritier de nombreuses traditions
étrangéres dont la sassanide n’était pas la moindre. En effet,
d’une part, il devait contrdler la communauté des croyants
(umma), d’autre part I'usage réglé de la langue arabe assu-
rait la promotion de ses intéréts: c’est ce qui ressort bien
du K. al-Harag... de Qudama (importance de la grammaire
et des usages «profanes » de la langue). En outre le rdle
intégrateur de I'Etat abbasside s'étend & d’autres branches
du savoir: la géographie, la fiscalité et I'éthique politique
ou siyasa (composée du tadbir ou discernement du corps
politique et du “ilm al-siyasa).

Pour réaliser ce projet, I'A. retient comme point d’an-
crage, point focal et loupe grossissante le K. a-Harag wa
sina‘at al-kitaba de Qudama bin Ga‘far (un ouvrage qui dé-
passe le simple manuel d’apprentissage destiné aux kuttab).
En effet Qudama est a la fois I'héritier et le successeur
d’une série d’ouvrages destinés a I'élite des kuttab (des
épitres, dont « la lettre vierge » d’Al-Saybani: cf. E.L(2), IX,
396, celle de ‘Abd al-Hamid, m. en 132/750..., des ouvra-
ges de science administrative dont /’Adab al-katib d’lbn
Qutayba, m. en 276/889, la Sina‘at al-kitaba d’al-Nahhas,
un livre de grammaire en fait, le K. al-Kuttab wa sifat al-
dawat wa’l-qalam wa tasrifu-ha par al-Bagdadi, premiére
moitié du Ivé/x® siécle et I'Adab al-kuttab d’al-Sali, m. en
335/946), et il y intégre des disciplines nouvelles comme
la géographie et relit la siyasa.

Les sources ne sont guére loquaces sur Qudama: issu
d’une famille de secrétaires, elle-méme vraisemblablement
chrétienne (en particulier son pére qui participa a des cercles
scientifiques et littéraires), il dut mourir vers 337/948, mais
il y a controverse sur son identité et sur ses dates de nais-
sance et de déces.

Outre deux autres ouvrages (Gawabhir ak-alfaz, éd. M. M.
‘Abd al-Hamid, Le Caire, 1932 et Naqd al-8i‘r, éd. S.A.
Bonebakker, Leiden, 1956) dont il est I'auteur, il est surtout
connu pour son K. al-Harag... Incomplet, ce dernier est
composé de huit sections, dont quatre (sections 5 a 8) nous
sont parvenues dans un unicum. Toutefois, les parties ab-
sentes peuvent étre reconstituées partiellement grace aux
références et/ou paraphrases qu’en donne Qudama dans
le reste du livre, aux emprunts faits par des auteurs posté-
rieurs, ou encore a certains thémes qu’avaient déja
développés ses devanciers dans le champ de la littérature
administrative. Paul L. Heck décompose le K. al-Harag... en
I

quatre parties: aprés une introduction dévolue au but du
livre, Qudama traite : 1) de I'art du secrétariat, a savoir I'art
de I'écriture, y compris les instruments nécessaires et I'or-
thographe en section 2, la langue s’appuyant sur la
grammaire, se nimbant des fleurs de la bonne composition
ou balaga et s’illustrant par les bons usages in section 3, le
systéme administratif organisé en diwan-s ou bureaux, ces
derniers en maglis ou département in sections 4 et 5; 2) de
la géographie in section 6 ; 3) de la jurisprudence fiscale in
section 7, et, enfin, 4) de la pensée politique ou siyasa, a
savoir I'art de gouverner in section 8). LA. utilise ce plan
pour en faire I'ossature formelle de son raisonnement, le
cadre de son exposé et de sa méthodologie (op. cit., p. 11).

Le chap. 11, intitulé langue et administration : 'A. y traite
la langue, sous ses formes écrites (I'art de I'écriture, sec-
tion 2, et I'art de la composition, section 3) et lui adjoint un
examen de la structure et du processus bureaucratiques
(sections 4 et 5). A cette fin, I' A. considére les sciences/
savoirs de la langue et de 'administration comme un bloc,
tant les liens entretenus par les kuttab, la langue, les fonc-
tions ainsi que les organes du gouvernement sont étroits. Il
caractérise alors ce bloc de genre (un des deux concepts-
clefs qui sous-tendent sa méthodologie), qu’il qualifie
d’« administratif ».

Il repére ensuite dans le K. a-Harag... quatre catégo-
ries déja a I',euvre chez les devanciers de Qudama:
grammaticale, bureaucratique, linguistique et historique,
cette derniére relative aux institutions étatiques. Aussi I'A.
est-il a méme de situer le K. al-Harag... au sein d’une lignée
d’ouvrages ayant tous un rapport avec les sciences/savoirs
de lalangue et de I'administration, de les constituer en genre,
dont les éléments se répondent les uns aux autres, se
completent..., et de faire du K. al-Harag... un réceptacle de
ces catégories. Cet ouvrage condense et dépasse les livres
précédents, si bien que I'A. peut établir véritablement ce
que représente la catégorie bureaucratique: elle est cen-
trée sur le bureau ou diwan, I'axe fondamental, le pivot et
ses vecteurs, les kuttab, n’ont qu’une tache a accomplir:
écrire dans toutes les acceptions du terme (d’ou le role-clef
de la langue arabe).

Le chap. lll est intitulé : géographie (= section 6 du K.
al-Harag...: cf. éd. et trad. par de Goeje, BGA, VI). La géo-
graphie forme chez Qudama une sous-branche de la
catégorie administrative, car elle se limite surtout a la
mamlakat al-islam.

Le chap. Iv, intitulé jurisprudence fiscale (= section 7
du K. al-Harag...), arrive a concilier taxe fonciére ou harag
et autres imp0ts relevant de la Sari‘a.

Le chap. v, intitulé pensée politique (= section 8 du K.
al-Harag), a trait a la siyasa ou I'art de gouverner.

Il reste a définir les deux concepts a I'ceuvre derriére
la méthodologie (exposition du plan) : les concepts de genre
et de « domination légale ».

Le concept de «domination légale », emprunté a
Max Weber — il distingue la domination traditionnelle ou

| BCAI 1S - 2003

BCAI 19 (2003) Heck Paul L. : The Construction of Knowledge in Islamic Civilization. Qudama b. Ja‘far and his Kitab al-kharaj wa sina‘at al-kitaba, recensé par Guy

Ducatez

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. HISTOIRE

«patrimonialisme », la domination charismatique et la do-
mination Iégale — permet de théoriser le corps des kuttab.
La domination Iégale est légitimée par I'obéissance a la loi
et aux régles, non aux personnes; elle est caractérisée par
une bureaucratie ou le servant recoit un apprentissage, suit
une carriére et est md par le sens du devoir; le systéme
[égal est constitué d’'un ensemble ordonné de régles
abstraites, établies intentionnellement ; enfin la domination
Iégale, si elle est hostile au capitalisme politique, est indis-
pensable au capitalisme rationnel par le biais de sa
« prédictibilité ».

L'A. voit dans le K. al-Harag... une exemplification,
méme si elle n'est pas totale, du concept de « domination
légale » : les kuttab sont formés a accomplir dans des diwan
ou bureaux une tache définie Iégalement et abstraitement
par des régles, s'imposant donc a tous, sans que le souve-
rain n’y intervienne arbitrairement.

Le concept de genre administratif : il a été déja défini.

Quelles sont les conclusions tirées par I'auteur ?

Dans le chap. 1, ’A. montre la domination des stan-
dards grammaticaux, lexicographiques, héritiers de la
tradition arabo-islamique, le recours aux terminologies pré-
cises pour identifier des objets (esclave-soldat, cheval) et
I'importance de la bonne composition (balaga) et de la rhé-
torique (hitaba) dans I'art de rédiger. Dans le cadre de la
catégorie bureaucratique apparaissent des terminologies
précises réglées par des aires d’expertise propre a chaque
fonction dans la bureaucratie et des formules, des conven-
tions... sont systématisées pour s’adresser a chaque
personnage de I'Etat selon son rang : la nature de I'écriture
bureaucratique est la tdche a accomplir. En outre, le sys-
téme bureaucratique et ses productions se définissent alors
par la tache assignée a un diwan et a sa subdivision, le
maglis.

Le chap. Il et la géographie : 'approche de I'objet géo-
graphique, telle que la conduit Qudama, héritier de la tradition
géographique arabe, prouve qu’il accepte le modeéle
mathématique et physique ptoléméen (coordonnées des
toponymes...), mais il I'isole et I'utilise comme un cadre a la
géographie de I'Etat abbasside ; il accepte aussi le courant
administratif (mamlakat al-islam définie par ses frontiéres,
ses routes, ses revenus et taxes), tandis que I'approche
descriptive, censée s’étendre a tous les peuples de
'ecoumeéne (Ibn Hurdadbih...), ne s’arréte sur les non-
musulmans qu’a propos du concept de fugar (marches,
frontiéres) : des peuples qui, pour une raison ou une autre,
sont en contact avec I'Etat (les Nubiens et le bagt). Si
Qudama rejette I'approche littéraire (adab), ce serait, selon
I'A., parce que l'adab n’était pas seulement utilisé a des
fins « humanistes » dés les débuts de I'lslam, mais parce
qu'il était fondamental aux buts de I'Etat.

Le chap. Iv, a coté d’autres thémes, est parcouru dans
la théorie juridique par une tension centrale, née de la
contradiction entre les taxes relevant de la $ari‘a (aumones
légales, butin, dime ou ‘wsr et décision par ‘Umar | d'immo-
I

biliser la terre conquise au lieu de la distribuer aux conqué-
rants musulmans et d’y annexer le quint, afin de financer
salaires et vivres, une telle mesure posant le statut de la
terre) et le harag (impdt foncier) ressortissant de la loi fiscale
(domaine de la kitaba) identifiée comme islamique, mais
seulement a la suite des conquétes. D’ailleurs les collec-
tions de hadit et les traités de figh les traitent séparément.
Qudama réussit une réconciliation partielle: cherchant a
universaliser des éléments spécifiquement islamiques de
la loi fiscale (zakat et‘usr), il place sous un méme chapeau
trois impOts différents (dime, impdt foncier et aumones Ié-
gales) et considere la dime, assise sur les produits de la
terre, non comme liée au statut de la terre, mais comme
une taxe : il trace une équivalence entre /e harag entier percu
sur une terre irriguée sans effort (pluie) et une terre irriguée
et le ‘wsr pergu sur des terres semblables.

Atravers le chap. v, on voit se constituer chez Qudama
une théorie de I'Etat et du gouvernement d’un corps poli-
tique. En réponse aux intéréts intellectuels et administratifs
de I'Etat, le souverain, I'agent en acte de la communauté
politique, gouverne la société en faisant appliquer la loi isla-
mique et en chatiant les rebelles ; il accomplit cette tache,
avec le soutien des membres de sa suite et de ses fonction-
naires, en s’efforcant d’apprendre les vertus et les normes
d’une bonne conduite, le but étant d’ceuvrer au bien com-
mun et d’assurer la coopération entre les éléments de la
société (interdire le mal et ordonner le bien).

Cet ouvrage, riche par sa documentation et stimulant,
s’appuie sur des documents connus et édités. LA. les re-
questionne et ne s’interroge pas sur la fagon dont ils ont
été « fabriqués », sur la maniére dont certains faits et themes
(anecdotes sur la vie du Prophéte justifiant le quint distri-
bué a sa famille...) sont retravaillés et réinsérés, ainsi
transformés, dans des documents plus récents.

Ces derniers, constitués en genre, définissent le dis-
cours tenu par les kuttab sur I'Etat et sur eux-mémes: un
Etat soumis a la loi révélée et eux-mémes attachés a des
normes abstraites, une production bureaucratique définie
par la tache assignée a chaque maglis. Si I'analyse (une
sociologie d’un genre littéraire particulier) correspond a la
logique de I'/deal-Typ weberien, ce schema est loin de cor-
respondre  la réalité : au X€ siécle, I'Etat abbasside — il est
vrai lors de crises — recourt a Iarbitraire (confiscation des
fortunes amassées par les vizirs lors des changements ra-
pides des califes) et les kuttab se comportent parfois plus
en kleptocrates qu’en fonctionnaires dignes de ce nom (dé-
tournement des imp6ts ou changement de calendrier solaire
par le calendrier lunaire lors de la perception des impdts...).
Ici, il faudrait plutét songer au concept weberien de « domi-
nation patrimoniale ».

La critique adressée a A. Miquel, La géographie hu-
maine du monde musulman jusqu’au milieu du X siécle,
Mouton, Paris-La Haye, 1967, |, demanderait beaucoup plus
de place pour y répondre avec soin, car elle porte au ceeur
méme de la problématique d’A. Miquel: 'adab n’est pas

| BCAI 1S - 2003

BCAI 19 (2003) Heck Paul L. : The Construction of Knowledge in Islamic Civilization. Qudama b. Ja‘far and his Kitab al-kharaj wa sina‘at al-kitaba, recensé par Guy

Ducatez

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. HISTOIRE |

seulement utilisé a des fins « humanistes » dés les débuts
de I'lslam (A. Miquel), mais il était aussi fondamental aux
buts de I'Etat abbasside. Il serait difficile d’insérer selon
l'auteur, dans le cadre théorique miquelien a trois phases
(mathématique, physique et « humaniste »), le modéle ad-
ministratif de Qudama, car il représente un pas en arriére
par rapport a l'adab. Aussi Miquel situe-t-il 'approche admi-
nistrative a I'intérieur des courants mathématique et
physique, («les préoccupations techniques» chez A.
Miquel), or ces deux derniers ont pour origine Ptolémée,
alors que I'approche administrative est islamique.

Les trois phases du modéle miquelien ne sont pas
aussi rigides que le pense I'A. Ladab (lbn Qutayba et al-
Gahiz dans la seconde moitié du Ix¢ siecle donc) est encadré
par deux phases mathématiques (les prémices et les appli-
cations arabo-islamiques) et explose chez Ibn al-Fagih
al-Hamadani. De méme que le modéle miquelien pose de
nombreux problémes a résoudre, de méme il faut se de-
mander si, en prenant pour ancrage Qudama, I'A. n’est pas
amené a privilégier I'approche administrative.

Guy Ducatez
CNRS — Paris

| BCAI 1S - 2003 65

BCAI 19 (2003) Heck Paul L. : The Construction of Knowledge in Islamic Civilization. Qudama b. Ja‘far and his Kitab al-kharaj wa sina‘at al-kitaba, recensé par Guy
Ducatez
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



