| I. LANGUE €T UTTERATURE |

Gruendler Beatrice,
Medieval Arabic Praise Poetry.
Ibn al-Rumi and the Patron’s Redemption

Routledge Curzon, Londres - New York, 2003.
24 cm, 347 p.

Il s’agit d’un ouvrage en cing parties, traitant essen-
tiellement des soixante-quatre panégyriques (madih)
composés pour le gouverneur tahiride ‘Ubayd Allah lbn
‘Abdallah (m. 913) par le poéte lbn al-Rtimi (m. v. 896),
habituellement cité surtout pour ses satires ou ses élégies
funébres.

Beatrice Gruendler étend une partie des conclusions
de cette monographie (enrichie de quelques comparaisons
et inscrite dans le cadre général du panégyrique a I'époque
abbasside) a 'ensemble de la poésie laudative classique,
ce qui explique le titre de 'ouvrage. Mais on peut se de-
mander si une inversion du titre et du sous-titre n’aurait pas
davantage reflété I'étude proposée. Elle aurait en tout cas
mieux rendu compte d’'une démonstration, par plusieurs
aspects intéressante, qui met en lumiére comment, a partir
de figures souvent imposées, dans une situation codifiée et
réglementée, un poéte de talent comme Ibn al-Rumi réus-
sit, de maniére originale, a réinventer la poésie et se pose
face a son premier mécéne dans une relation paritaire définie
par le besoin réciproque, quoique de nature différente, qui
les lie I'un a l'autre.

Pour mener a bien cette étude du madih chez Ibn
al-Rami, l'auteur a choisi une approche de type pragma-
tique, donnant au performatif une place centrale fondée entre
autres sur les travaux de Searle et Austin (cité notamment
p. 37 et dans l'index, mais omis dans la bibliographie). Les
fondements méthodologiques adoptés et la maniére dont
est appréhendée leur relation avec le madih sont claire-
ment présentés (p. 26-41) et appliqués de maniére
cohérente, des tableaux étant réguliérement proposés pour
clarifier les conclusions ou les observations sur lesquelles
se fonde la démonstration.

Méme si le lecteur n’est pas en accord avec les pré-
misses théoriques qui fondent cette conception de I'acte
de parole, de la vérité et de la relation entre dire et faire, ce
qui est mon cas, il ne manquera pas de relever le sérieux
avec lequel sont menées la démonstration et I'analyse de
contenu des poémes (notamment dans les chapitres 10 et
11 de la troisiéme partie, consacrés chacun a un poéme
examiné dans sa totalité), la pertinence de certaines remar-
ques et conclusions. Libre a ce lecteur, s'il le souhaite, de
se démarquer ici ou Ia de l'interprétation qui lui est propo-
sée, la clarté de I'exposé et des tableaux récapitulatifs lui
facilitant au demeurant la tache.

L'étude permet de mieux connaitre les composantes
chez Ibn al-Rami d’un madih qualifié de «non-familier »
(p. 79). Elle montre comment le poéte joue sur les effets
dramatiques, utilise la dialogie au service du panégyrique,
I

trace des isotopies, parvient (par 'emploi qu’il en fait) a
renouveler des topiques éculés et donne & certaines figures
une maniere de cachet rhétorique qui lui est propre. Les
conclusions sont mises en relations avec d’autres aspects
de la poésie d’lbn al-Rami (madih ultérieur, wasf, etc.), de
sorte que se dégage de la permanence de certaines obser-
vations le style du poéte dans sa singularité. Létude permet
aussi, peut-&tre moins par les comparaisons esquissées avec
quelques autres panégyristes que par I'étude d’lbn al-Rumi
lui-méme, de voir que le madih abbasside est un art vivant
et que sa relation organique avec le mécénat ne saurait le
transformer en un simple exercice mercantile et fastidieux.

Alors que I'essentiel de 'exposé est généralement clair,
le chapitre 16, traitant «des actes et des mots entre
panégyriste et modele », appelle quelques réserves. C’est
en effet le seul chapitre dans lequel la voix de l'auteur et
celle du poéte étudié ne se démélent pas toujours facile-
ment. De méme qu'il est parfois malaisé de déterminer si
c’est de la philosophie générale de la louange qu’il est ques-
tion ou de cette philosophie vue par Ibn al-Rumi dans le
corpus analysé.

Autre réserve, celle qu’appelle la mise en relation, dans
la conclusion, de la poésie laudative et des miroirs des
princes, un paralléle facilité selon l'auteur par le fait que
c’est au tahiride Da al-Yaminayan (m. 822), s’adressant a
son fils, que I'on doit I'une des épitres fondatrices de ce
genre. Certes la démonstration établit qu’il y a chez Ibn
al-Rumi, dans I'adresse au mécéne, un discours éthique qui
va au-dela de la mention générale et convenue des vertus.
Pourtant le lecteur peut se demander si un paralléle géné-
ral peut étre esquissé a partir de cette analogie thématique
qui, elle, se justifie, sans devenir surinterprétation.

Sur le plan formel, on appréciera que les citations aient
été données dans le texte arabe suivies systématiquement
d’une traduction. On regrettera cependant, a I'heure ot I'in-
formatique apporte des facilités éditoriales sans précédent,
les défauts de la mise en page des citations en arabe, pour
ce qui est de la longueur et de la symétrie des hémistiches,
et ce d’autant que cette question tout a fait secondaire en
vient parfois, ici ou la, a détourner de la lecture le regard
d’un lecteur désormais conditionné a la reproduction dans
I'espace du texte imprimé des colonnes du poéme.

Katia Zakharia
Université Lyon Il

| BCAI 1S - 2003

BCAIl en ligne

7

BCAI 19 (2003) Gruendler Beatrice : Medieval Arabic Praise Poetry. Ibn al-Rumi and the Patron’s Redemption, recensé par Katia Zakharia
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



