| 1. HISTOIRE

Fierro Maribel (éd.),
Judios y musulmanes en al-Andalus y el
Magreb. Contactos intelectuales

Casa de Velazquez (CCV, n° 74), Madrid, 2002,
254 p.

Ce beau livre publié par la Casa de Velazquez regroupe
les actes d’un colloque tenu a Madrid et Alcala de Henares,
les 20 et 21 février 1997. Il contient dix articles auxquels il
faut ajouter I'introduction de Maribel Fierro. Sur ces onze
textes, quatre sont en espagnol, cing en frangais, deux en
anglais, cependant que les auteurs sont espagnols, israé-
liens, frangais ou américains. Cette distribution, ot langues
et nationalités ne coincident pas nécessairement, rend as-
sez bien compte du contenu de 'ouvrage et des probléemes
que pose I'étude des minorités juives en terre d’islam. Les
questions linguistiques sont, bien évidemment, au cceur de
l'ouvrage : comme le note Maribel Fierro dans son introduc-
tion, le maniement simultané de I'arabe et de I'hébreu est
réservé a une minorité, au Moyen Age comme aujourd’hui.
Méme dans les Etats, comme I'Espagne, ol les départe-
ments d’études sémitiques imposaient I'apprentissage des
deux langues, et, naturellement, comme Israél, ou de nom-
breux chercheurs hébraisants apprennent I'arabe pour des
raisons évidentes, la confrontation des textes médiévaux
en hébreu et en arabe est un travail difficile.

La contribution de David Wasserstein (« Langues et
frontiéres entre juifs et musulmans en al-Andalus »)
n’apporte pas grand chose de neuf & la question par rap-
port aux travaux antérieurs de I'auteur ("), mais elle rappelle
utilement un certain nombre de conclusions auxquelles
celui-ci est arrivé : I'existence d’une importante production
intellectuelle juive en Andalus n’implique pas une
communauté nombreuse ; I'arabisation, aprés la conquéte
musulmane, de la minorité juive présente dans la péninsule
Ibérique a I'époque wisigothique est beaucoup plus rapide
que celle des chrétiens; parallelement a I'arabisation de
cette communauté se produit une hébraisation ou
ré-hébraisation culturelle, les juifs d’Andalus utilisant I'arabe
pour parler, mais rédigeant certaines de leurs ceuvres en
hébreu. Ce processus, problématique, d’acquisition paralléle
de deux langues est lié a 'ouverture que représente pour
les juifs de la Péninsule I'intégration dans l'aire de civilisa-
tion arabo-musulmane: les portes sont ouvertes pour la
rencontre avec le monde arabo-musulman et pour le déve-
loppement de relations intellectuelles avec les juifs qui s’y
trouvent, c’est-a-dire la grande majorité des juifs de 'époque.

Ross Brann, dans « Reflexiones sobre el arabe y la
identitad literaria de los judios de al-Andalus», montre
comment la culture des juifs d’al-Andalus n’est pas
influencée par la culture et la littérature arabo-musulmane.
Elle est le fruit d’une évolution interne de la culture juive
d’al-Andalus qui a intégré les normes et les valeurs
arabo-musulmanes a travers la langue arabe. Cette culture
I

propose une nouvelle lecture et une nouvelle écriture de la
tradition juive, en arabe, en accord avec les conventions
littéraires et culturelles de cette langue. Récusant les notions
d’influence ou d’imitation qui mettent I'accent sur I'extério-
rité du modele, I'auteur montre comment la poésie en hébreu
des juifs d’al-Andalus était non seulement un signe de la
réponse défensive des juifs devant I'attraction puissante
de la langue et de la poétique arabes, mais aussi une créa-
tion originale, déterminée dialectiquement dans, et contre,
la culture arabe. Cette poésie en hébreu se distinguait de la
culture juive andalousienne exprimée en arabe. Comme
«langage de pouvoir », elle manifestait une supériorité de
la culture juive andalousienne face a celle des autres
communautés juives et répondait ainsi a des logiques
internes.

Larticle d’Angel Saenz-Badillos, «El contacto
intelectual de musulmanes y judios : gramatica y exégesis »,
est doublement comparatiste : 'auteur met en rapport non
seulement les processus exégétiques et leurs corollaires
lexicographiques et grammaticaux dans la religion
musulmane et dans la religion juive, mais aussi l'origine
orientale de I'exégése musulmane et les développements
occidentaux des études hébraiques. Le développement de
la grammaire et de la lexicographie arabo-musulmanes en
liaison avec I'exégése du Coran fertilise 'exégése juive de
la Bible et favorise la naissance de la philologie hébraique.
Dans cette dynamique, la Bible joue un role encore plus
central que le Coran, dans la mesure ou les juifs n’ont aucune
autre source d’information sur leur langue, alors que la
poésie antéislamique éclaire les « dits » coraniques. Aprés
une premiére partie sur les débuts orientaux des études
sur la langue, une deuxiéme partie porte sur I'essor de la
grammaire en Occident, la troisieme partie traitant des
commentaires — musulmans et juifs — des textes sacrés.
Une abondante bibliographie (p. 51-58) de titres en anglais,
allemand, arabe, espagnol, francais et hébreu, classée
thématiquement et comprenant des éditions de sources et
des travaux compléte cet article.

A partir de 'exemple de la littérature juive produite
dans le contexte arabe d’al-Andalus, Esperanza Alfonso
(«Los limites del saber. Reaccion de intelectuales judios a
la cultura de procedencia islamica ») tente de modéliser la
réaction du systeme culturel judéo-andalusi a la
connaissance importée du systéeme arabo-musulman, a

(1) D. J. Wassertein, « The Language Situation in al-Andalus », A. Jones
et R. Hitchcock (éds), Studlies on the Muwas$ah and the Kharja, Reading,
1991, p. 1-15, « Jews, Christians and Muslims in Medieval Spain », Journal
of Jewish Studies, 43,1992, p. 175-186, « The Jews und the Umayyads
of Cordoba in the Tenth Century », J. Lawrance et D. Agius (éds), Cérdoba.
An Arab City in Medieval Europe, Reading (coll. « Folia Scholastica
Mediterranea », n° 2), 2000 et surtout « Jewish Elites in al-Andalus »,
D. Frank (éd.), The Jews of Medieval Islam. Community, Society, and
Identity, Leyde («Etudes sur le judaisme médiéval», no 16), 1995,
p. 101-110.

| BCAI 1S - 2003 57 |

BCAI 19 (2003) Fierro Maribel (éd.) : Judios y musulmanes en al-Andalus y el Magreb. Contactos intelectuales, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. HISTOIRE

partir d’'une problématique centre-périphérie qui n’apporte
pas grand chose. Dans une premigre étape, le X siécle,
deux attitudes se développent dans la littérature hébraique
d’al-Andalus : I'une s’opposant a I'innovation que représen-
tent la grammaire et la métrique arabes, I'autre tentant
d’intégrer celles-ci a la tradition judaique. Ces deux attitudes
qui, selon l'auteur, témoignent également d’une résistance
face a la culture dominante, jouent un role actif dans la
construction du systéme culturel judéo-andalusi. A la fin du
XI® siécle, le centre de la culture juive commence a se dé-
placer d’al-Andalus vers les royaumes chrétiens de la
Péninsule, le mouvement s’achevant sous les Almohades
(milieu du xu® siécle). Pourtant la culture arabe continue
d’exercer son influence comme en témoigne le fait que les
élites juives étudient toujours les sciences a partir de sources
écrites en arabe jusqu’en 1492, mais I'hébreu est associé
au sacré et a la pureté, cependant que I'arabe reléve de
Iimpur et du profane. Au sein de la communauté juive s’op-
posent les « traditionnalistes » et les partisans de 'innovation
qui sont favorables a 'importation d’éléments culturels
arabo-musulmans et se présentent comme les authentiques
continuateurs de Ia tradition.

Raymond Scheindlin (« Old Age in Hebrew and Arabic
Zuhd Poetry), a partir des poémes arabes d’Abu Ishaq alIbiri
et hébraiques de Moses ibn Ezra, deux poétes grenadins
du Moyen Age, constate que le traitement de la vieillesse
dans la poésie zuhd de I'époque différe en fonction de I'ori-
gine religieuse et culturelle des auteurs. « La poésie arabe
est solidement fondée sur le piétisme islamique, cependant
que la poésie hébraique, bien qu’utilisant le méme langage
et le méme répertoire d’images, refléte une perspective
néoplatonicienne tout a fait étrangére a la poésie zuhd
islamique ».

Joseph Sadan («Un intellectuel juif au confluent de
deux cultures: Yehuda al-Hariri et sa biographie arabe »,
p. 105-151), a partir d’une biographie arabe extraite du
Qala’id a-Guman d’lbn al-Sa“ar al-Mawsili (reproduite et
traduite par l'auteur a la fin de larticle), présente la vie de
Yehuda al-Hariri, un poéte juif, originaire des royaumes chré-
tiens de la péninsule Ibérique, qui voyagea dans le monde
musulman et mourut au Masriq en 622/1225. J. Sadan
étudie les différentes strates du savoir et le cadre culturel
de production d’un auteur médiéval qui traduisit en hébreu
Al-magama al-makkiyya d’al-Qasim al-Hariri, en 'adaptant
a la terre promise, et qui se mit a composer, en Orient, des
poémes en arabe.

Larticle de Sarah Stroumsa (« Entre Harran et al-Maghreb.
La théorie maimonidienne de l'histoire des religions et ses
sources arabes ») S'attache a la mention des « Sabéens » par
le célebre auteur juif, né en 1135 a Cordoue et installé en
Egypte 2 la téte de la communauté juive de cette contrée.
L"auteur recherche dans les sources arabes circulant au Ma-
ghreb a I'époque l'origine de ce terme, utilisé génériquement
par Maimonide pour désigner I'ensemble des paiens de I'Anti-
quité qui jouérent un role dans I'histoire du judaisme.

I

La contribution de Dominique Urvoy est la seule de
I'ouvrage qui porte sur un auteur musulman (« lbn Haldun
et la notion d’altération des textes bibliques »). Lauteur rap-
pelle la position ambigué d’Ibn Haldun dans «I'histoire de
I'interprétation musulmane [a propos] de I'accusation
d’altération des textes révélés portée par le Coran contre
juifs et chrétiens»: Ibn Haldun opte d’un c6té pour une
interprétation minimaliste d’« altération du sens », de l'autre
il ignore la valeur religieuse des textes sacrés juifs et chré-
tiens et ne les considere que comme documents historiques.

Camilla Adang (« A Jewish Reply to Ibn Hazm. Solomon
b. Adret’s Polemic against Islam ») présente les écrits polé-
miques et les arguments qu’'un rabbin barcelonais, «Ibn
Aderet », né vers 1233, rédigea contre les textes qu’lbn
Hazm avait écrits, deux siécles auparavant, pour critiquer
la Torah et les juifs.

Louvrage s’achéve sur la stimulante contribution de
Mercedes Garcia-Arenal (« Messianisme juif aux temps des
mahdi-s »). Lauteur montre la convergence des messia-
nismes juif et musulman au xI1® siécle autour de I'essor du
soufisme. La domination almoravide en Andalus fut mar-
quée par le régne des ‘ulama’ malikites qui ordonneérent de
briler les ceuvres d’al-Gazali. Lopposition au régime des
Berbéres sahariens prit ainsi massivement la forme de I'as-
cése et du soufisme dans une période ol la dimension
eschatologique des textes était trés grande. M. Garcia-
Arenal, qui prend en compte 'aspect social des mouvements
de contestation, quoique nous ayons peu d’éléments pour
analyser en détail ces aspects pourtant essentiels a notre
compréhension de la période, met en rapport la pensée des
auteurs juifs avec la crise spirituelle que traverse al-Andalus
au milieu du xi® siécle. Le rapprochement des figures du
«saint » et du prophéte autour de I'idéalisation du prophéte
Muhammad, propre au soufisme au XII° siécle, conduit
I'auteur a se démarquer des théses de S.M. Wasserstrom
pour qui la symbiose entre apocalypse juive et apocalypse
islamique s’était réalisée au début de I'islam dans le chiisme.
Au xi€ siecle, cest le soufisme qui constitue le nouveau
terrain de symbiose. On peut d’ailleurs ajouter que le califat
almohade, qui doit beaucoup a la diffusion des idées chiites
au sein méme de la pensée religieuse sunnite, sut récupé-
rer ce vaste mouvement messianique et les nombreux
courants soufis a ses propres fins. Qu’il suffise de mention-
ner les processions autour du Coran de ‘Utman, I'utilisation
des prophéties par le pouvoir, la ‘isma attribuée au fonda-
teur du mouvement almohade, Ibn Tumart, le mimétisme
des dirigeants avec les califes rasidin ou les références au
Sufyanide que I'on trouve dans certaines sources aimohades
(comme Ibn Sahib al-Sala).

Au total, c’est la un des premiers mérites de cette
publication que d’offrir dans une collection non spécialisée,
en dehors du cercle des études juives ou hébraiques, des
contributions importantes sur les juifs savants en terre d'is-
lam au Moyen Age. Etait-il pourtant nécessaire d’adopter
en titre principal «Juifs et musulmans en Andalus et au

| BCAI 1S - 2003 58 |
BCAI 19 (2003) Fierro Maribel (éd.) : Judios y musulmanes en al-Andalus y el Magreb. Contactos intelectuales, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. HISTOIRE

Maghreb », alors que le théme du séminaire — mentionné
en toutes petites capitales sur la couverture — était beau-
coup plus approprié : Judios en tierras de Islam ? Certes la
communication de Dominique Urvoy donne le point de vue
d’un savant musulman, mais si intéressante qu’elle soit,
elle reste anecdotique dans un ensemble d’études portant
essentiellement sur la rencontre de la littérature et de la
culture, essentiellement religieuses, des juifs d’al-Andalus
et du Maghreb, avec la religion musulmane et avec la langue,
la littérature et la culture arabes. Les résumés (en trois
langues : espagnol, frangais et anglais) des différents articles
se trouvent trés utilement a la fin de I'ouvrage, juste avant
un index contenant les entrées des noms propres, des
toponymes et des titres d’ouvrages médiévaux cités dans
I'ensemble des communications.

Pascal Buresi
CNRS - Paris

| BCAI 1S - 2003 59

BCAI 19 (2003) Fierro Maribel (éd.) : Judios y musulmanes en al-Andalus y el Magreb. Contactos intelectuales, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



