| 1. HISTOIRE |

Powers David S.,
Law, Society, and Culture in the Maghrib,
1300-1500

Cambridge, Cambridge U.P. (Cambridge Studies in
Islamic Civilization), 2002. 269 p

Sous un titre plus général, 'ouvrage de Powers porte
sur les fonctions du mufti et sur son role dans I'application
de la loi islamique dans I'Occident islamique entre 1300 et
1500. Lauteur pose un certain nombre de questions
auxquelles il tente de répondre par I'analyse d’exemples
concrets : I'application de la loi islamique était-elle limitée
aux domaines de la loi rituelle, aux statuts personnels, aux
héritages et aux biens de main-morte, ou s’étendait-elle a
d’autres domaines ? Quelle était la nature du travail respectif
du qagdi et du mufti et comment les activités de I'un
complétaient-elles celles de I'autre ? Les gadl-s rendaient-ils
leurs jugements sur la base de I'utilité éthique, politique,
personnelle, sur la base de la doctrine légale musulmane,
ou bien & partir d’une combinaison de considérations Iégales
et extra-légales ? Y a-t-l des preuves de la créativité dans
Popinion des mutfti-s ? A quel point la doctrine Iégale malikite
était-elle un mécanisme effectif pour résoudre les disputes
et réguler la société ? Quelle était la relation entre le systéme
légal et I'Etat ?

Les consultations utilisées par Powers sont extraites
du Mi‘yar d’al-WanSarisi et il S’agit plus particuliérement de
six fatawa dites « primaires ». La distinction primaire/secon-
daire reprend celle que W. Hallag avait établie entre, d’'un
c0té, les consultations qui mentionnent le nom des plaignants,
la localisation de la dispute et la date des événements, de
l'autre celles qui ont été I'objet d’un processus de tagrid —
élimination des détails historiques concrets (noms de lieux
et de personnes), suppression des documents intégrés dans
les consultations « primaires », des phrases et des mots qui
ne ressortissent pas directement au domaine légal) — et de
talhis — résumé de la consultation.

Durant le xx° siécle, les chercheurs qui ont travaillé
sur la loi islamique ont concentré leur attention sur les usal
al-figh (fondements du droit) et sur le figh. Certes, au cours
des deux derniéres décennies, les universitaires ont
commencé a s'intéresser au Mi‘yar d’al-Wansarisi comme
source principale et ils ont produit des études importantes
sur le droit de la famille, sur le commerce maritime, sur le
statut des non-musulmans (H. R. Idris), sur 'administration
judiciaire et le droit de I'eau (V. Lagardeére), sur les femmes
et la propriété, le mariage des enfants, les biens de main-
morte (ahbas), et méme sur les fétes chrétiennes
(M. Shatzmiller, H. Motzki, F. de la Granja). Cependant, pour
arriver a leurs conclusions, ces chercheurs ont surtout utilisé
des consultations «secondaires », dans une approche
pourtant historique. La méthode adoptée par Powers rompt
avec ces études dans la mesure ou elle ne s'intéresse qu’a
des consultations « primaires ».

I

Les six consultations choisies ont été émises a I'épo-
que mérinide (614-869/1217-1465) qui se caractérise par
I'expansion du malikisme, la montée du Sarifisme et I'essor
du soufisme institutionnel. Chaque chapitre de I'ouvrage de
Powers est construit sur le méme modéle : reconstitution
des faits mentionnés dans la consultation, évocation de la
doctrine Iégale a propos de ces faits, analyse des opinions
|égales émises par les mufti-s et examen des textes légaux
faisant autorité. Lauteur cherche ainsi a comprendre la par-
ticularité islamique d’une société et du droit qui régit celle-ci
a une époque et en un lieu précis. Pour cela, il met en lu-
miére le contexte normatif sous-jacent a ces disputes, la
facon dont les hommes et les femmes utilisent la loi comme
un instrument pour négocier leur statut social, les différents
mécanismes disponibles pour la résolution des contentieux
et le role joué par les divers acteurs Iégaux au cours du
processus judiciaire.

La premiére consultation concerne le fils d’une esclave
qui se bat pour établir sa filiation avec un homme qu'’il
considére comme son pére biologique et Iégal. Le qadi
al-Tirgali, en donnant raison au plaignant, ignore volontaire-
ment la lettre de la loi de facon a légitimer une relation
familiale qui existait de facto. Si la décision du juge ne peut
étre considérée comme doctrinalement pure, elle est juste
et équitable. Ainsi pour rendre justice, le juge s’est engagé
dans la voie d’une jurisprudence créative, en faisant son
choix entre divers précédents légaux. Selon Power, le fait
que les gadi-s disposaient d’un large pouvoir pour rendre
une décision sans contraintes Iégales formelles excessives
permettait au systéme Iégal musulman de favoriser plus de
décisions « justes », sur le long terme, méme si cela reposait
sur la qualité morale du juge. La justice dispensée par
al-Tirgali n’était ni arbitraire, ni dénuée de principes. Ce juge
avait cherché a établir le fondement Iégal de sa décision
dans des sources établies et des auctoritates antérieures.

Dans le chapitre 2, Powers étudie le cas d’un juriste
célébre et populaire que ses vues non-orthodoxes et son
comportement peu islamique conduisirent a I'enfermement
et a l'exil. Sous I'apparence d’un cas relevant du divorce et
de la fornication, cette consultation met en lumiére les limites
de I'igtihad légitime. Al-Haskuri, le juriste condamné,
percevait le role du mugtahid comme incluant le droit de
ré-examiner les sources premiéres de la loi islamique,
comme la sunna et probablement le Coran lui-méme, le droit
de fonder un nouvel argument Iégal sur une opinion
minoritaire ou isolée du madhab malikite et le droit de trans-
cender les frontieres du madhab dans la recherche d’une
solution novatrice a un probléme légal. Ses adversaires
avaient une compréhension beaucoup plus limitée de
I'igtihad. Dans le cadre du renouveau malikite, cette derniere
position allait s'imposer. A partir de cet exemple, Powers
développe une réflexion sur l'intégration du systéme
judiciaire dans la sphére publique. Quoique limité a I'élite
de la ville, 'espace de débat constitué par le jugement
lui-méme semble avoir joué un rdle important pour

I

| BCAI 1S - 2003 52 |

BCAI 19 (2003) Powers David S. : Law, Society, and Culture in the Maghrib, 1300-1500, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. HISTOIRE |

I'articulation et le renforcement des normes légales. Le muft,
le gagi et le sultan appartenaient & des hiérarchies concur-
rentes de pouvoir et d’autorité religieuse. En principe, les
mufti-s agissaient de maniére indépendante, sans recevoir
de solde du pouvoir. Cependant entre gadi-s et mufti-s, il
existait une relation d’interdépendance : 'opinion du mufti
conférait une légitimité religieuse au jugement du qadf,
méme si elle n’était pas contraignante et si elle requérait
I'autorité du gadi et du souverain pour étre exécutée. Ainsi
les qadi-s avaient besoin d’une source de légitimation que
seuls les mufti-s pouvaient leur donner, et les mufti-s avaient
besoin du pouvoir fourni par les gadi-s. Au-dessus, le sultan
incarnait le pouvoir exécutif supréme et revendiquait I'auto-
rité religieuse supréme.

Le chapitre 3 présente une dispute, qui a duré un siecle
et demi, a propos de I'allocation des droits de I'eau, entre
les habitants de deux villages des montagnes du Moyen
Atlas. Powers déduit de cet exemple que les juristes
malikites, dont les décisions étaient pourtant liées a la doc-
trine de leur madhab par le principe du taqlid, étaient
d’adroits techniciens du droit, capables d’utiliser leur don
de maniére créative pour répondre au changement des
conditions économiques et sociales.

Le chapitre 4 porte sur les stratégies mises en ceuvre
par des propriétaires aisés pour assurer la transmission de
leurs biens au moment de I'épidémie de Peste Noire et pour
circonvenir les régles musulmanes sur I'héritage. Pour ré-
soudre le cas qui leur est présenté, le gagi et les deux mufti-s
décident de déterminer l'intention du fondateur du bien de
main-morte. Pour cela, ils avaient a leur disposition un vaste
répertoire de méthodes herméneutiques et de stratégies
rhétoriques développées par les commentateurs musulmans
dans leur effort pour expliquer le Coran. Dans le cas pré-
sent, les deux mufti-s se présentent comme experts de la
loi et du langage: I'un s’attache au sens littéral du terme
descendant dans 'acte de fondation du bien de main-morte
(lafz), cependant que I'autre soutient I'esprit du mot (ma‘na).

Dans le chapitre 5, Powers S’intéresse a la conduite
d’un mufti qui cherche a restaurer 'harmonie communau-
taire aprés une altercation verbale violente entre deux
juristes, I'un étant un sharif distingué, I'autre un Berbére.
Cette dispute intervient dans le contexte particulier du dé-
veloppement du Sarifisme. En effet I'élévation de Sarif-s a
des positions de pouvoir et d’autorité, au nom d’une généa-
logie que beaucoup considéraient comme fabriquée, était
contestée par certains juristes malikites (dont un grand
nombre étaient berbéres) qui ne jouissaient pas d’un statut
social spécial et qui étaient doublés dans la course aux
faveurs par les nouveaux arrivants.

Enfin, dans le dernier chapitre, deux cas dans lesquels
un pére essaie de déshériter un ou plusieurs de ses en-
fants, permettent a Powers de montrer la complémentarité
fonctionnelle du gadi et du mufti: le premier doit établir les
faits et mettre en balance des témoignages contradictoires
en fonction de procédures établies, le second doit déterminer
I

quelle doctrine légale est appropriée pour étre appliquée a
ces faits. A travers le processus de production d’une fatwa,
qui légitime le hukm (ou jugement) du gad’i, le mufti fonde
I'autorité 1égale. Powers conclut son étude en soulignant
que la vitalité de la jurisprudence et du systéme judiciaire
musulmans permettent souplesse et adaptation. La
production de la fafwa est le moment ou |a loi devient réalité,
lorsque les principes et les régles contenues dans le Coran
et les hadit-s, - les concepts légaux, les régles de la preuve
et de la procédure sont appliqués a un cas précis. Quoique
le régime du taq/id ait conféré une certaine stabilité a la loi,
I'issue d’un cas particulier n’était pas prévisible, sans que
cela implique que la décision du juge ait été arbitraire, loin
de la.

L'étude de Powers, complétée par une riche bibliogra-
phie, et par trois index (citations coraniques, hadit-s et noms
propres), s'impose par sa rigueur. Elle met bien en valeur
les capacités d’'innovation des juges malikites qui, contrai-
rement a ce qu’on affirme traditionnellement, n’étaient pas
des «imitateurs serviles » victimes du faqglid. La complé-
mentarité des fonctions de gadi et de mufti permettait aux
juristes musulmans, en traduisant des phénoménes sociaux,
économiques et politiques en discours légal, de jouer un
role fondamental comme médiateurs des conflits sociaux.
Ces juges n’exercaient pas leur pouvoir arbitrairement; ils
le faisaient au nom d’une justice dont les fondements se
trouvaient dans le Coran et la Sunna par I'utilisation souple
et contextuelle des nombreux cas antérieurs dont le souvenir
était conservé dans les recueils de fatawa.

Pascal Buresi
CNRS — Paris

| BCAI 1S - 2003 53 |

BCAI 19 (2003) Powers David S. : Law, Society, and Culture in the Maghrib, 1300-1500, recensé par Pascal Buresi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



