
I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO
Powers David S., Law, Society, and Culture in the Maghrib, 1300-1500 [Pascal Buresi]

Powers David S.,
Law, Society, and Culture in the Maghrib,
1300-1500

Cambridge, Cambridge U.P. (Cambridge Studies in
Islamic Civilization), 2002. 269 p

Sous un titre plus général, l’ouvrage de Powers porte
sur les fonctions du muftî et sur son rôle dans l’application
de la loi islamique dans l’Occident islamique entre 1300 et
1500. L’auteur pose un certain nombre de questions
auxquelles il tente de répondre par l’analyse d’exemples
concrets: l’application de la loi islamique était-elle limitée
aux domaines de la loi rituelle, aux statuts personnels, aux
héritages et aux biens de main-morte, ou s’étendait-elle à
d’autres domaines? Quelle était la nature du travail respectif
du qa∂î et du muftî et comment les activités de l’un
complétaient-elles celles de l’autre? Les qa∂î-s rendaient-ils
leurs jugements sur la base de l’utilité éthique, politique,
personnelle, sur la base de la doctrine légale musulmane,
ou bien à partir d’une combinaison de considérations légales
et extra-légales? Y a-t-il des preuves de la créativité dans
l’opinion des muftî-s? À quel point la doctrine légale mælikite
était-elle un mécanisme effectif pour résoudre les disputes
et réguler la société? Quelle était la relation entre le système
légal et l’État?

Les consultations utilisées par Powers sont extraites
du Mi©yær d’al-Wan‡ærîsî et il s’agit plus particulièrement de
six fatæwæ dites «primaires». La distinction primaire/secon-
daire reprend celle que W. Hallaq avait établie entre, d’un
côté, les consultations qui mentionnent le nom des plaignants,
la localisation de la dispute et la date des événements, de
l’autre celles qui ont été l’objet d’un processus de taÏrîd —
élimination des détails historiques concrets (noms de lieux
et de personnes), suppression des documents intégrés dans
les consultations «primaires», des phrases et des mots qui
ne ressortissent pas directement au domaine légal) — et de
tal≈îÒ — résumé de la consultation.

Durant le XXe siècle, les chercheurs qui ont travaillé
sur la loi islamique ont concentré leur attention sur les uÒºl
al-fiqh (fondements du droit) et sur le fiqh. Certes, au cours
des deux dernières décennies, les universitaires ont
commencé à s’intéresser au Mi©yær d’al-Wan‡ærîsî comme
source principale et ils ont produit des études importantes
sur le droit de la famille, sur le commerce maritime, sur le
statut des non-musulmans (H. R. Idris), sur l’administration
judiciaire et le droit de l’eau (V. Lagardère), sur les femmes
et la propriété, le mariage des enfants, les biens de main-
morte (aÌbæs), et même sur les fêtes chrétiennes
(M. Shatzmiller, H. Motzki, F. de la Granja). Cependant, pour
arriver à leurs conclusions, ces chercheurs ont surtout utilisé
des consultations «secondaires», dans une approche
pourtant historique. La méthode adoptée par Powers rompt
avec ces études dans la mesure où elle ne s’intéresse qu’à
des consultations «primaires».
BCAI 19 – 2003 52
 (2003) Powers David S. : Law, Society, and Culture in the Maghrib, 1300-1500
 2026 BCAI en ligne
Les six consultations choisies ont été émises à l’épo-
que mérinide (614-869/1217-1465) qui se caractérise par
l’expansion du mælikisme, la montée du ‡arîfisme et l’essor
du soufisme institutionnel. Chaque chapitre de l’ouvrage de
Powers est construit sur le même modèle: reconstitution
des faits mentionnés dans la consultation, évocation de la
doctrine légale à propos de ces faits, analyse des opinions
légales émises par les muftî-s et examen des textes légaux
faisant autorité. L’auteur cherche ainsi à comprendre la par-
ticularité islamique d’une société et du droit qui régit celle-ci
à une époque et en un lieu précis. Pour cela, il met en lu-
mière le contexte normatif sous-jacent à ces disputes, la
façon dont les hommes et les femmes utilisent la loi comme
un instrument pour négocier leur statut social, les différents
mécanismes disponibles pour la résolution des contentieux
et le rôle joué par les divers acteurs légaux au cours du
processus judiciaire.

La première consultation concerne le fils d’une esclave
qui se bat pour établir sa filiation avec un homme qu’il
considère comme son père biologique et légal. Le qæ∂î
al-TirÏælî, en donnant raison au plaignant, ignore volontaire-
ment la lettre de la loi de façon à légitimer une relation
familiale qui existait de facto. Si la décision du juge ne peut
être considérée comme doctrinalement pure, elle est juste
et équitable. Ainsi pour rendre justice, le juge s’est engagé
dans la voie d’une jurisprudence créative, en faisant son
choix entre divers précédents légaux. Selon Power, le fait
que les qæ∂î-s disposaient d’un large pouvoir pour rendre
une décision sans contraintes légales formelles excessives
permettait au système légal musulman de favoriser plus de
décisions «justes», sur le long terme, même si cela reposait
sur la qualité morale du juge. La justice dispensée par
al-TirÏælî n’était ni arbitraire, ni dénuée de principes. Ce juge
avait cherché à établir le fondement légal de sa décision
dans des sources établies et des auctoritates antérieures.

Dans le chapitre 2, Powers étudie le cas d’un juriste
célèbre et populaire que ses vues non-orthodoxes et son
comportement peu islamique conduisirent à l’enfermement
et à l’exil. Sous l’apparence d’un cas relevant du divorce et
de la fornication, cette consultation met en lumière les limites
de l’iÏtihæd légitime. Al-Haskºrî, le juriste condamné,
percevait le rôle du muÏtahid comme incluant le droit de
ré-examiner les sources premières de la loi islamique,
comme la sunna et probablement le Coran lui-même, le droit
de fonder un nouvel argument légal sur une opinion
minoritaire ou isolée du maƒhab mælikite et le droit de trans-
cender les frontières du maƒhab dans la recherche d’une
solution novatrice à un problème légal. Ses adversaires
avaient une compréhension beaucoup plus limitée de
l’iÏtihæd. Dans le cadre du renouveau mælikite, cette dernière
position allait s’imposer. À partir de cet exemple, Powers
développe une réflexion sur l’intégration du système
judiciaire dans la sphère publique. Quoique limité à l’élite
de la ville, l’espace de débat constitué par le jugement
lui-même semble avoir joué un rôle important pour
, recensé par Pascal Buresi
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFA
l’articulation et le renforcement des normes légales. Le muftî,
le qæ∂î et le sultan appartenaient à des hiérarchies concur-
rentes de pouvoir et d’autorité religieuse. En principe, les
muftî-s agissaient de manière indépendante, sans recevoir
de solde du pouvoir. Cependant entre qæ∂î-s et muftî-s, il
existait une relation d’interdépendance: l’opinion du muftî
conférait une légitimité religieuse au jugement du qæ∂î,
même si elle n’était pas contraignante et si elle requérait
l’autorité du qæ∂î et du souverain pour être exécutée. Ainsi
les qæ∂î-s avaient besoin d’une source de légitimation que
seuls les muftî-s pouvaient leur donner, et les muftî-s avaient
besoin du pouvoir fourni par les qæ∂î-s. Au-dessus, le sultan
incarnait le pouvoir exécutif suprême et revendiquait l’auto-
rité religieuse suprême.

Le chapitre 3 présente une dispute, qui a duré un siècle
et demi, à propos de l’allocation des droits de l’eau, entre
les habitants de deux villages des montagnes du Moyen
Atlas. Powers déduit de cet exemple que les juristes
mælikites, dont les décisions étaient pourtant liées à la doc-
trine de leur maƒhab par le principe du taqlîd, étaient
d’adroits techniciens du droit, capables d’utiliser leur don
de manière créative pour répondre au changement des
conditions économiques et sociales.

Le chapitre 4 porte sur les stratégies mises en œuvre
par des propriétaires aisés pour assurer la transmission de
leurs biens au moment de l’épidémie de Peste Noire et pour
circonvenir les règles musulmanes sur l’héritage. Pour ré-
soudre le cas qui leur est présenté, le qæ∂î et les deux muftî-s
décident de déterminer l’intention du fondateur du bien de
main-morte. Pour cela, ils avaient à leur disposition un vaste
répertoire de méthodes herméneutiques et de stratégies
rhétoriques développées par les commentateurs musulmans
dans leur effort pour expliquer le Coran. Dans le cas pré-
sent, les deux muftî-s se présentent comme experts de la
loi et du langage: l’un s’attache au sens littéral du terme
 descendant dans l’acte de fondation du bien de main-morte
(lafÂ), cependant que l’autre soutient l’esprit du mot (ma©na).

Dans le chapitre 5, Powers s’intéresse à la conduite
d’un muftî qui cherche à restaurer l’harmonie communau-
taire après une altercation verbale violente entre deux
juristes, l’un étant un sharîf distingué, l’autre un Berbère.
Cette dispute intervient dans le contexte particulier du dé-
veloppement du ‡arîfisme. En effet l’élévation de ‡arîf-s à
des positions de pouvoir et d’autorité, au nom d’une généa-
logie que beaucoup considéraient comme fabriquée, était
contestée par certains juristes mælikites (dont un grand
nombre étaient berbères) qui ne jouissaient pas d’un statut
social spécial et qui étaient doublés dans la course aux
faveurs par les nouveaux arrivants.

Enfin, dans le dernier chapitre, deux cas dans lesquels
un père essaie de déshériter un ou plusieurs de ses en-
fants, permettent à Powers de montrer la complémentarité
fonctionnelle du qæ∂î et du muftî: le premier doit établir les
faits et mettre en balance des témoignages contradictoires
en fonction de procédures établies, le second doit déterminer
BCAI 19 – 2003 53
9 (2003) Powers David S. : Law, Society, and Culture in the Maghrib, 1300-150

O 2026 BCAI en ligne
quelle doctrine légale est appropriée pour être appliquée à
ces faits. À travers le processus de production d’une fatwæ,
qui légitime le Ìukm (ou jugement) du qæ∂î, le muftî fonde
l’autorité légale. Powers conclut son étude en soulignant
que la vitalité de la jurisprudence et du système judiciaire
musulmans permettent souplesse et adaptation. La
production de la fatwæ est le moment où la loi devient réalité,
lorsque les principes et les règles contenues dans le Coran
et les ÌadîÚ-s, - les concepts légaux, les règles de la preuve
et de la procédure sont appliqués à un cas précis. Quoique
le régime du taqlîd ait conféré une certaine stabilité à la loi,
l’issue d’un cas particulier n’était pas prévisible, sans que
cela implique que la décision du juge ait été arbitraire, loin
de là.

L’étude de Powers, complétée par une riche bibliogra-
phie, et par trois index (citations coraniques, ÌadîÚ-s et noms
propres), s’impose par sa rigueur. Elle met bien en valeur
les capacités d’innovation des juges mælikites qui, contrai-
rement à ce qu’on affirme traditionnellement, n’étaient pas
des «imitateurs serviles» victimes du taqlîd. La complé-
mentarité des fonctions de qæ∂î et de muftî permettait aux
juristes musulmans, en traduisant des phénomènes sociaux,
économiques et politiques en discours légal, de jouer un
rôle fondamental comme médiateurs des conflits sociaux.
Ces juges n’exerçaient pas leur pouvoir arbitrairement; ils
le faisaient au nom d’une justice dont les fondements se
trouvaient dans le Coran et la Sunna par l’utilisation souple
et contextuelle des nombreux cas antérieurs dont le souvenir
était conservé dans les recueils de fatæwæ.

Pascal Buresi
CNRS – Paris
0, recensé par Pascal Buresi
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



