| 1. HISTOIRE

Christys Ann,
Christians in al-Andalus. 711-1000

Curzon Press, Richmond, 2002. 231 p.

Beaucoup a été écrit sur les mozarabes. Lauteur a
raison de critiquer le terme utilisé pour désigner I'ensemble
des chrétiens sous domination musulmane, dans son sens
le plus strict, puisque nombre de ces chrétiens, ayant le
statut de dhimmi, ne sont pas arabisés encore au X® siecle.
lls doivent donc étre appelés chrétiens. Néanmoins, cela
fait longtemps que le terme « mozarabe », qui pose toujours
quelques problémes par son origine, a été accepté dans un
sens plus général et commode, quelque peu déconnecté
de son étymologie exacte. Par ailleurs, la bibliographie ignore
un nombre important d’études sur le sujet: comme il se
doit aujourd’hui, du fait d’une abondance extréme des pu-
blications, parfois dans des revues mal connues, les études
en anglais dominent largement, au détriment de celles en
d’autres langues, en frangais notamment. Cela prouve I'ur-
gence d’une meilleure communication des travaux, qui
devrait braver plus hardiment les frontiéres de la langue et
des pays.

Louvrage se présente en une série d’études philolo-
giques et historiques sur des textes essentiels se rapportant
aux mozarabes. Lauteur constate I'insuffisance des analyses
menées a leur sujet depuis F. Simonet, tant sur le plan lin-
guistique que sur celui des auteurs arabes et latins. Cela a
entrainé des erreurs d’interprétation sur lesquelles Ann
Christys entend revenir. Dans l'introduction, elle rappelle
d’abord le dynamisme de I'historiographie se rapportant aux
mozarabes, dynamisme lié, en particulier, a I'ardeur des
débats (Sanchez Albornoz-Castro, par exemple), ensuite ses
faiblesses. Dans les sept chapitres qui suivent, elle analyse
les auteurs et les textes qui touchent a I'histoire des moza-
rabes de la conquéte arabe a 'An mille.

Dans le premier chapitre, Ann Christys se demande
pourquoi Cordoue et non Toléde, qui aurait représenté la
continuité wisigothique, fut choisie comme capitale de I'émi-
rat omeyyade. Elle étudie, a cette occasion, la position de
I'Eglise wisigothique qui percut 'ampleur du désastre mili-
taire de 711, mais ne se rendit pas immédiatement compte
de I'établissement d’une autre religion, I'islam. Le décalage,
de la part du clergé tolédan, entre ces deux perceptions
explique une sorte de dichotomie entre les affaires cor-
douanes, sous les gouverneurs du califat omeyyade de
Damas, et les affaires chrétiennes telles qu’elles appa-
raissent dans les textes latins. Cette situation perdura sous
le régne du premier émir omeyyade de Cordoue avec le
probléme de I'hérésie adoptianiste. La question qui se pose,
sans étre vraiment abordée ici, touche a I'attitude du pou-
voir musulman a I'égard des chrétiens et a sa maniére de
gérer le conflit; de méme faudrait-il revenir sur les lignes de
fracture déja anciennes, entre le clergé de Séville et de
Mérida et celui de Toléde ; enfin, l'intervention des Carolin-
I

giens sur I'adoptianisme suscite bien des interrogations
également a propos de la position du clergé tolédan.

Le deuxiéme chapitre repose sur une savante compa-
raison entre les deux chroniques « mozarabes » de 741 et
754, les plus anciennes connues sur la conquéte arabe.
Celles-ci posent de nombreux problémes, dont le premier
touche & leur fiabilité. A ce titre, la chronique de 754 fut
longtemps considérée comme inutilisable. Lauteur examine
avec soin les deux textes en paralléle. Les deux sources,
écrites par des clercs, reviennent sur 'ensemble des con-
quétes, mais a des moments différents et selon des modalités
divergentes, en puisant a des sources byzantines et en
mettant au centre de I'action la chronologie du régne des
empereurs byzantins. Des différences importantes apparais-
sent: si la chronique de 754 explique cette « apocalypse »
par le péché des souverains et des peuples chrétiens, celle
de 741 fait la part belle a Héraclius, victime de l'incurie et
des ambitions de ses proches, a commencer par celles de
son frére. De méme, les versions divergent a propos de la
bataille de Toulouse en 721, ce qui démontre une connais-
sance de sources carolingiennes. Cette mise en perspective
des deux chroniques atteste leur intérét pour I'historien, a
condition que celles-Ci soient replacées dans le contexte
méditerranéen qui demeure celui d’un empire romain et chré-
tien refluant devant le mal nouveau incarné par I'islam.

Les chapitres quatre et cing se rapportent a 'ensemble
des épisodes connus sous le nom de martyrs de Cordoue
aux Ix® et x¢ siécles. Ann Christys disséque le contenu de
plusieurs ceuvres des deux principaux auteurs et acteurs
de la période 840-852, Alvar, auteur d’une biographie
d’Euloge, martyrisé en 851 et Euloge lui-méme, qui écrivit
une biographie de Muhammad ; les martyres de Nunilo et
Alodia, sur lesquels Ann Christys revient plus spécialement,
composent une partie de son Mémorial des saints. Lattaque
caricaturale d’Euloge contre le prophéte musulman et la
constitution d’un mémorial des martyrs de Cordoue ne ré-
sistent pas a la critique de I'analyse et appellent a considérer
ces écrits, malgré une bonne connaissance et de I'islam et
des événements qui frappérent ces acteurs, comme des
reconstructions peu fiables. La reconstitution du récit ou le
caractére polémique de cette littérature de chrétiens de
Cordoue au milieu du 1X® siécle doivent donc inciter a la
prudence et ne peuvent, selon Ann Christys, constituer le
reflet des relations entre chrétiens et musulmans a Cordoue
et en Andalus. Il faut les considérer comme des écrits mar-
ginaux sur le plan historique et comme des ouvrages a usage
interne. Suit, dans le cinquiéme chapitre, I'analyse d’autres
hagiographies, dont al-HuSani se fit I'écho, sur des martyrs
du X siecle. Lécriture de ces recueils, sur le modele des
martyres de IAntiquité, en particulier celui de Pelage dont
le manuscrit fut découvert a Silos et qui devint un texte
majeur de I'hagiographie asturienne, est a placer totalement
dans le contexte de I'émigration vers le nord de clercs
mozarabes qui furent d’actifs fondateurs des grands mo-
nastéres asturiens. Ces hagiographies assurent la promotion

| BCAI 1S - 2003 50 |
BCAI 19 (2003) Christys Ann : Christians in al-Andalus. 711-1000, recensé par Christophe Picard

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. HISTOIRE |

de ces nouveaux monastéres comme celui de Valdeavellano,
dédié a Pelage en 992. Elles sortent donc du contexte d’al-
Andalus et Ann Christys rappelle leur absence de relations
avec les événements touchant les chrétiens d’al-Andalus.
Ainsi, selon l'auteur, a la rareté des écrits s’ajoutent leur
caractére trés partisan ou leur destination interne, ce qui
nous éloigne de témoignages significatifs quant a la vie
des mozarabes en Andalus au IX® et début du Xx® siécle.

Le sixieme chapitre est dédié au calendrier de Cor-
doue. Deux idées surgissent de I'analyse du plus célébre
des textes mozarabes. Aprés avoir parcouru la vie de
Recemundo, le célébre évéque d’libira, ambassadeur de ‘Abd
al-Rahman Il dans les cours impériales chrétiennes, aprés
avoir analysé les rencontres de ce prélat en terre latine
avec le clergé romain, et plus spécialement avec Liutprand,
Ann Christys reprend I'étude de I'ceuvre la plus célébre qui
lui est attribuée, le Calendrier de Cordoue. Elle en critique
I'édition-traduction de Ch. Pellat qui a combiné les versions
latine et arabe en une seule traduction, favorisant I'arabe,
dans la mesure ou il a considéré qu’elle était la premiére et
que la partie latine en était dérivée. Si la primauté de la
version arabe se vérifie, I'attribution établie par R. Dozy et
reprise par Ch. Pellat pose divers problemes: alors que R.
Dozy a considéré qu’il n’y avait qu’un seul auteur, il semble-
rait que le texte latin soit le fruit d’'une compilation, dont
émane probablement la version de Recemundo, d’au moins
deux Calendriers écrits en arabe a I'époque d’al-Hakam |I.

Dans le septieme chapitre, la discussion engagée par
l'auteur sur la traduction en arabe de I'ceuvre d’Orose par
des mozarabes confirme, a la suite des écrits précédemment
mentionnés, le dynamisme de la communauté mozarabe
au x® siécle, alors qu’on la présente souvent sur le déclin:
soit par la volonté des califes de Cordoue, al-Hakam ||
particuliérement, soit du fait de l'initiative de membres ou
groupes de la communauté mozarabe de Cordoue, nombre
de textes latins ont ainsi été traduits en arabe. Il convient
donc de nuancer le sentiment d’un déclin trop rapide de
I'activité intellectuelle des chrétiens de Cordoue.

Le dernier chapitre porte sur la personnalité trés
controversée d’lbn al-Qutiya et sur 'ouvrage qui lui est
attribué : Histoire de la conquéte d’al-Andalus, particuliére-
ment étudié par Pedro Chalmeta. Ann Christys suit cet
historien et d’autres en indiquant que l'ouvrage est une
compilation postérieure au X® siécle qui reprend des histoires
ou des récits, écrits ou oraux, du x° siécle, mais dont on
ignore l'origine. Il se peut que les propos d’lbn al-Qutiya
aient été retranscrits par des éléves. D’autres sources, en
particulier la biographie transmise par Ibn Halligan, montrent
que la position défendue par cet ouvrage a propos de
I'auteur, supposé ou non, et ses connexions avec Ses
ancétres wisigoths ne relévent pas de I'affabulation: les
récits sur Sara la Gothe, sur les liens entre la famille de
Witiza et les conquérants arabes, entre autres, ont pour but
de montrer que les chrétiens, dés le début, furent associés
comme clients au gouvernement arabe. Telle semble avoir
I

été la position d’lbn al-Qutiya au x® siécle, fier de descendre
de chrétiens, méme convertis depuis longtemps aprés I'al-
liance de Sara avec un chef de tribu arabe, chrétiens qui
furent aussi des clients précoces des envahisseurs arabes.

In fine cette série d’analyses scrupuleuses de textes
montre, outre les aptitudes d’Ann Christys en la matiére,
I'importance de la contextualisation des témoignages, parti-
culiérement pour des domaines aussi mal couverts par les
sources: le domaine mozarabe en fait, hélas, trés nette-
ment partie ! Ce travail de critique des textes, relevant d’'un
esprit bien connu par les travaux de 'EHESS (vi® section),
est a rapprocher de ceux de G. Martinez Gros sur les
Omeyyades ou de théses plus récentes comme celle
d’Emmanuelle Tixier-Caceres sur les géographes
d’al-Andalus. Malgré l'intérét de la méthode et des remar-
ques qui en ressortent et remettent en cause, parfois, pour
certaines, plusieurs acquis tenus pour siirs, on peut regret-
ter un certain manque d’unité d’ensemble de I'ouvrage. En
effet, méme si le theme commun est bien reconnu, les
chapitres et leur contenu ne paraissent pas liés les uns aux
autres par une pensée d’ensemble. Un chapitre de synthése
historique, méme synthétique, a partir des observations
fragmentées qui ressortent de ces analyses de textes, aurait
permis de donner une meilleure assise a I'ensemble de la
réflexion. Dans le prolongement de cette observation, malgré
les nouvelles idées émises ¢a et la et fondées sur les
analyses de textes, on ne retrouve pas de véritable remise
en question des nombreuses recherches déja effectuées
sur les mozarabes a partir du maigre corpus a notre
disposition. Lessentiel a déja été dit, a propos des sources,
de la part d’auteurs comme E.P. Colbert (The Martyrs of
Cordoba (850-859); a Study of the Sources, Washington,
1962), J. Gil (Corpus Scriptorum muzarabicorum, Madrid,
1973) ou D. Millet-Gérard (Chrétiens mozarabes et culture
islamique dans I'Espagne des Vil -Ix¢ siécles, Paris, 1984),
pour ne citer qu’un bref échantillon. Malgré tout, la piste
ouverte sur le maintien d’une énergie créatrice au sein de
la communauté chrétienne de Cordoue au Xx° siécle est a
creuser ; en tout état de cause, les observations faites a ce
sujet confirment I’absence d’un «effondrement» du
mozarabisme dés le Ix® siécle, thése défendue par des
auteurs tels que M. de Epalza. Il convient de savoir si le
relatif apaisement, aprés les crises des IX®-x® siécles
(martyrs, lbn Hafsun...) et I'émigration trés soutenue du
X® siécle vers les terres chrétiennes du nord, correspondent
a un assoupissement progressif que favorise I'attitude as-
sez conciliante des deux premiers califes, peu inquiets du
poids des mozarabes dans la société, ou s'il faut réellement
lier cette période califale @ une production littéraire qui
témoignerait d’'une bonne position des mozarabes auprés
du pouvoir et au sein de la brillante société cordouanne,
avant la période amiride.

Christophe Picard
Université de Toulouse — Le Mirail

| BCAI 1S - 2003 51 |
BCAI 19 (2003) Christys Ann : Christians in al-Andalus. 711-1000, recensé par Christophe Picard

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



