
I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19 
© IFAO 2
Christys Ann, Christians in al-Andalus. 711-1000 [Christophe Picard]

Christys Ann,
Christians in al-Andalus. 711-1000

Curzon Press, Richmond, 2002. 231 p.

Beaucoup a été écrit sur les mozarabes. L’auteur a
raison de critiquer le terme utilisé pour désigner l’ensemble
des chrétiens sous domination musulmane, dans son sens
le plus strict, puisque nombre de ces chrétiens, ayant le
statut de dhimmî, ne sont pas arabisés encore au Xe siècle.
Ils doivent donc être appelés chrétiens. Néanmoins, cela
fait longtemps que le terme «mozarabe», qui pose toujours
quelques problèmes par son origine, a été accepté dans un
sens plus général et commode, quelque peu déconnecté
de son étymologie exacte. Par ailleurs, la bibliographie ignore
un nombre important d’études sur le sujet: comme il se
doit aujourd’hui, du fait d’une abondance extrême des pu-
blications, parfois dans des revues mal connues, les études
en anglais dominent largement, au détriment de celles en
d’autres langues, en français notamment. Cela prouve l’ur-
gence d’une meilleure communication des travaux, qui
devrait braver plus hardiment les frontières de la langue et
des pays.

L’ouvrage se présente en une série d’études philolo-
giques et historiques sur des textes essentiels se rapportant
aux mozarabes. L’auteur constate l’insuffisance des analyses
menées à leur sujet depuis F. Simonet, tant sur le plan lin-
guistique que sur celui des auteurs arabes et latins. Cela a
entraîné des erreurs d’interprétation sur lesquelles Ann
Christys entend revenir. Dans l’introduction, elle rappelle
d’abord le dynamisme de l’historiographie se rapportant aux
mozarabes, dynamisme lié, en particulier, à l’ardeur des
débats (Sánchez Albornoz-Castro, par exemple), ensuite ses
faiblesses. Dans les sept chapitres qui suivent, elle analyse
les auteurs et les textes qui touchent à l’histoire des moza-
rabes de la conquête arabe à l’An mille.

Dans le premier chapitre, Ann Christys se demande
pourquoi Cordoue et non Tolède, qui aurait représenté la
continuité wisigothique, fut choisie comme capitale de l’émi-
rat omeyyade. Elle étudie, à cette occasion, la position de
l’Église wisigothique qui perçut l’ampleur du désastre mili-
taire de 711, mais ne se rendit pas immédiatement compte
de l’établissement d’une autre religion, l’islam. Le décalage,
de la part du clergé tolédan, entre ces deux perceptions
explique une sorte de dichotomie entre les affaires cor-
douanes, sous les gouverneurs du califat omeyyade de
Damas, et les affaires chrétiennes telles qu’elles appa-
raissent dans les textes latins. Cette situation perdura sous
le règne du premier émir omeyyade de Cordoue avec le
problème de l’hérésie adoptianiste. La question qui se pose,
sans être vraiment abordée ici, touche à l’attitude du pou-
voir musulman à l’égard des chrétiens et à sa manière de
gérer le conflit; de même faudrait-il revenir sur les lignes de
fracture déjà anciennes, entre le clergé de Séville et de
Mérida et celui de Tolède; enfin, l’intervention des Carolin-
BCAI 19 – 2003 50
(2003) Christys Ann : Christians in al-Andalus. 711-1000, recensé par Christop
026 BCAI en ligne
giens sur l’adoptianisme suscite bien des interrogations
également à propos de la position du clergé tolédan.

Le deuxième chapitre repose sur une savante compa-
raison entre les deux chroniques «mozarabes» de 741 et
754, les plus anciennes connues sur la conquête arabe.
Celles-ci posent de nombreux problèmes, dont le premier
touche à leur fiabilité. À ce titre, la chronique de 754 fut
longtemps considérée comme inutilisable. L’auteur examine
avec soin les deux textes en parallèle. Les deux sources,
écrites par des clercs, reviennent sur l’ensemble des con-
quêtes, mais à des moments différents et selon des modalités
divergentes, en puisant à des sources byzantines et en
mettant au centre de l’action la chronologie du règne des
empereurs byzantins. Des différences importantes apparais-
sent: si la chronique de 754 explique cette «apocalypse»
par le péché des souverains et des peuples chrétiens, celle
de 741 fait la part belle à Héraclius, victime de l’incurie et
des ambitions de ses proches, à commencer par celles de
son frère. De même, les versions divergent à propos de la
bataille de Toulouse en 721, ce qui démontre une connais-
sance de sources carolingiennes. Cette mise en perspective
des deux chroniques atteste leur intérêt pour l’historien, à
condition que celles-ci soient replacées dans le contexte
méditerranéen qui demeure celui d’un empire romain et chré-
tien refluant devant le mal nouveau incarné par l’islam.

Les chapitres quatre et cinq se rapportent à l’ensemble
des épisodes connus sous le nom de martyrs de Cordoue
aux IXe et Xe siècles. Ann Christys dissèque le contenu de
plusieurs œuvres des deux principaux auteurs et acteurs
de la période 840-852, Alvar, auteur d’une biographie
d’Euloge, martyrisé en 851 et Euloge lui-même, qui écrivit
une biographie de MuÌammad; les martyres de Nunilo et
Alodia, sur lesquels Ann Christys revient plus spécialement,
composent une partie de son Mémorial des saints. L’attaque
caricaturale d’Euloge contre le prophète musulman et la
constitution d’un mémorial des martyrs de Cordoue ne ré-
sistent pas à la critique de l’analyse et appellent à considérer
ces écrits, malgré une bonne connaissance et de l’islam et
des événements qui frappèrent ces acteurs, comme des
reconstructions peu fiables. La reconstitution du récit ou le
caractère polémique de cette littérature de chrétiens de
Cordoue au milieu du IXe  siècle doivent donc inciter à la
prudence et ne peuvent, selon Ann Christys, constituer le
reflet des relations entre chrétiens et musulmans à Cordoue
et en Andalus. Il faut les considérer comme des écrits mar-
ginaux sur le plan historique et comme des ouvrages à usage
interne. Suit, dans le cinquième chapitre, l’analyse d’autres
hagiographies, dont al-⁄u‡anî se fit l’écho, sur des martyrs
du Xe siècle. L’écriture de ces recueils, sur le modèle des
martyres de l’Antiquité, en particulier celui de Pelage dont
le manuscrit fut découvert à Silos et qui devint un texte
majeur de l’hagiographie asturienne, est à placer totalement
dans le contexte de l’émigration vers le nord de clercs
mozarabes qui furent d’actifs fondateurs des grands mo-
nastères asturiens. Ces hagiographies assurent la promotion
he Picard
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


I I I . H I S T O I R E

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO
de ces nouveaux monastères comme celui de Valdeavellano,
dédié à Pelage en 992. Elles sortent donc du contexte d’al-
Andalus et Ann Christys rappelle leur absence de relations
avec les événements touchant les chrétiens d’al-Andalus.
Ainsi, selon l’auteur, à la rareté des écrits s’ajoutent leur
caractère très partisan ou leur destination interne, ce qui
nous éloigne de témoignages significatifs quant à la vie
des mozarabes en Andalus au IXe et début du Xe siècle.

Le sixième chapitre est dédié au calendrier de Cor-
doue. Deux idées surgissent de l’analyse du plus célèbre
des textes mozarabes. Après avoir parcouru la vie de
Recemundo, le célèbre évêque d’Ilbira, ambassadeur de ©Abd
al-RaÌmæn III dans les cours impériales chrétiennes, après
avoir analysé les rencontres de ce prélat en terre latine
avec le clergé romain, et plus spécialement avec Liutprand,
Ann Christys reprend l’étude de l’œuvre la plus célèbre qui
lui est attribuée, le Calendrier de Cordoue. Elle en critique
l’édition-traduction de Ch. Pellat qui a combiné les versions
latine et arabe en une seule traduction, favorisant l’arabe,
dans la mesure où il a considéré qu’elle était la première et
que la partie latine en était dérivée. Si la primauté de la
version arabe se vérifie, l’attribution établie par R. Dozy et
reprise par Ch. Pellat pose divers problèmes: alors que R.
Dozy a considéré qu’il n’y avait qu’un seul auteur, il semble-
rait que le texte latin soit le fruit d’une compilation, dont
émane probablement la version de Recemundo, d’au moins
deux Calendriers écrits en arabe à l’époque d’al-Îakam II.

Dans le septième chapitre, la discussion engagée par
l’auteur sur la traduction en arabe de l’œuvre d’Orose par
des mozarabes confirme, à la suite des écrits précédemment
mentionnés, le dynamisme de la communauté mozarabe
au Xe siècle, alors qu’on la présente souvent sur le déclin:
soit par la volonté des califes de Cordoue, al-Îakam II
particulièrement, soit du fait de l’initiative de membres ou
groupes de la communauté mozarabe de Cordoue, nombre
de textes latins ont ainsi été traduits en arabe. Il convient
donc de nuancer le sentiment d’un déclin trop rapide de
l’activité intellectuelle des chrétiens de Cordoue.

Le dernier chapitre porte sur la personnalité très
controversée d’Ibn al-Qº†iya et sur l’ouvrage qui lui est
attribué: Histoire de la conquête d’al-Andalus, particulière-
ment étudié par Pedro Chalmeta. Ann Christys suit cet
historien et d’autres en indiquant que l’ouvrage est une
compilation postérieure au Xe siècle qui reprend des histoires
ou des récits, écrits ou oraux, du Xe siècle, mais dont on
ignore l’origine. Il se peut que les propos d’Ibn al-Qº†iya
aient été retranscrits par des élèves. D’autres sources, en
particulier la biographie transmise par Ibn ⁄alliqæn, montrent
que la position défendue par cet ouvrage à propos de
l’auteur, supposé ou non, et ses connexions avec ses
ancêtres wisigoths ne relèvent pas de l’affabulation: les
récits sur Sara la Gothe, sur les liens entre la famille de
Witiza et les conquérants arabes, entre autres, ont pour but
de montrer que les chrétiens, dès le début, furent associés
comme clients au gouvernement arabe. Telle semble avoir
BCAI 19 – 2003 51
 (2003) Christys Ann : Christians in al-Andalus. 711-1000, recensé par Christop
 2026 BCAI en ligne
été la position d’Ibn al-Qº†iya au Xe siècle, fier de descendre
de chrétiens, même convertis depuis longtemps après l’al-
liance de Sara avec un chef de tribu arabe, chrétiens qui
furent aussi des clients précoces des envahisseurs arabes.

In fine cette série d’analyses scrupuleuses de textes
montre, outre les aptitudes d’Ann Christys en la matière,
l’importance de la contextualisation des témoignages, parti-
culièrement pour des domaines aussi mal couverts par les
sources: le domaine mozarabe en fait, hélas, très nette-
ment partie! Ce travail de critique des textes, relevant d’un
esprit bien connu par les travaux de l’EHESS (VIe section),
est à rapprocher de ceux de G. Martinez Gros sur les
Omeyyades ou de thèses plus récentes comme celle
d’Emmanuelle Tixier-Caceres sur les géographes
d’al-Andalus. Malgré l’intérêt de la méthode et des remar-
ques qui en ressortent et remettent en cause, parfois, pour
certaines, plusieurs acquis tenus pour sûrs, on peut regret-
ter un certain manque d’unité d’ensemble de l’ouvrage. En
effet, même si le thème commun est bien reconnu, les
chapitres et leur contenu ne paraissent pas liés les uns aux
autres par une pensée d’ensemble. Un chapitre de synthèse
historique, même synthétique, à partir des observations
fragmentées qui ressortent de ces analyses de textes, aurait
permis de donner une meilleure assise à l’ensemble de la
réflexion. Dans le prolongement de cette observation, malgré
les nouvelles idées émises çà et là et fondées sur les
analyses de textes, on ne retrouve pas de véritable remise
en question des nombreuses recherches déjà effectuées
sur les mozarabes à partir du maigre corpus à notre
disposition. L’essentiel a déjà été dit, à propos des sources,
de la part d’auteurs comme E.P. Colbert (The Martyrs of
Cordoba (850-859); a Study of the Sources, Washington,
1962), J. Gil (Corpus Scriptorum muzarabicorum, Madrid,
1973) ou D. Millet-Gérard (Chrétiens mozarabes et culture
islamique dans l’Espagne des VIIIe -IXe siècles, Paris, 1984),
pour ne citer qu’un bref échantillon. Malgré tout, la piste
ouverte sur le maintien d’une énergie créatrice au sein de
la communauté chrétienne de Cordoue au Xe siècle est à
creuser; en tout état de cause, les observations faites à ce
sujet confirment l’absence d’un «effondrement» du
mozarabisme dès le IXe siècle, thèse défendue par des
auteurs tels que M. de Epalza. Il convient de savoir si le
relatif apaisement, après les crises des IXe-Xe siècles
(martyrs, Ibn ÎafÒºn…) et l’émigration très soutenue du
Xe siècle vers les terres chrétiennes du nord, correspondent
à un assoupissement progressif que favorise l’attitude as-
sez conciliante des deux premiers califes, peu inquiets du
poids des mozarabes dans la société, ou s’il faut réellement
lier cette période califale à une production littéraire qui
témoignerait d’une bonne position des mozarabes auprès
du pouvoir et au sein de la brillante société cordouanne,
avant la période amiride.

Christophe Picard
Université de Toulouse – Le Mirail
he Picard
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



