
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Triaud Jean-Louis et Robinson David (éds), La Tijâniyya – Une confrèrie musulmane à la conquête de l’Afrique [Eric Geoffroy]

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO 
Triaud Jean-Louis et Robinson David (éd.),
La Tijâniyya – Une confrérie musulmane
à la conquête de l’Afrique

Karthala, Paris, 2000. 16 x 24 cm, 512 p.

Cet ouvrage collectif est le fruit d’un colloque qui s’est
tenu en avril 1996 à l’Université d’Illinois (U.S.A.), et a réuni
une trentaine de spécialistes africains, européens et améri-
cains. Jusqu’alors, en effet, les travaux sur la TiÏænîya étaient
«dispersés» (p. 10 de la présentation de J.-L. Triaud).
L’orientation générale choisie pour le traitement de la ques-
tion est celle de l’histoire (p. 14) et, de fait, l’ouvrage
n’aborde pas la doctrine spirituelle de la †arîqa pour elle-
même, mais il la place dans le contexte, notamment, des
polémiques qu’ont suscitées les «prétentions» du maître
éponyme de la voie, AÌmad al-TiÏænî (m. 1815).

Al-TiÏænî revendiqua, en effet, la fonction de «Sceau
des saints» (≈atm al-awliyæ’) et présenta sa voie initiatique
comme le parachèvement des voies antérieures. Il imposa
donc aux adeptes de renoncer à tout autre affiliation et
prétendit que les disciples qui se démettaient de leur enga-
gement encourraient une punition du ciel pouvant les mener
à la mort. Une telle «surenchère», et un tel exclusivisme,
assorti d’un prosélytisme vigoureux, soulevèrent les critiques
de nombreux soufis, sans parler des savants ésotériques.

L’ouvrage se fait largement l’écho de ces débats, mais
la question préliminaire de la revendication par AÌmad al-
TiÏænî de la fonction de «Sceau des saints» aurait mérité
un meilleur éclairage. Cette doctrine est ancienne, puisqu’elle
remonte à al-Îakîm al-Tirmiƒî (m. 930), et Ibn ¢Arabî la dé-
veloppa de façon détaillée puisqu’il distingua trois sortes
de Sceaux (1). Lui-même s’identifia avec plus de succès
que d’autres à la fonction de «Sceau des saints
muÌammadiens». Il faut donc relativiser cette revendica-
tion légitimiste chez AÌmad al-TiÏænî. De même, il n’y a en
somme rien d’extraordinaire à ce qu’al-TiÏænî ait reçu la
mission de fonder sa †arîqa à la suite d’une vision du Pro-
phète à l’état de veille (yaqaÂa). Comme le note Muhammad
Niasse, l’un des avocats de la TiÏænîya, ce type de vision
est tout à fait attesté dans le soufisme, et ceci bien avant
AÌmad al-TiÏænî (p. 230). À cet égard, le saint n’a effectué
aucune rupture avec la tradition.

L’ouvrage multiplie les prises de vue sur la TiÏænîya;
il met en relief les rapports contrastés des différents groupes
tiÏænîs avec les puissances coloniales, ou encore les polé-
miques doctrinales internes à la †arîqa. Sur ces points, là
encore, la TiÏænîya ne fait pas exception. Si la TiÏænîya est
à ce jour la voie majeure de l’Afrique subsaharienne, peut-
on pour autant dire qu’elle est «restée exclusivement
africaine» (p. 17)? La présence avérée de groupes tiÏænîs
au Moyen-Orient et surtout en Occident montre que cette
BCAI 19 – 2003 44
 (2003) Triaud Jean-Louis et Robinson David (éd.): La Tijâniyya – Une confrérie 
2026 BCAI en ligne
voie est sortie de son terreau africain, ce qui semble logique
au regard de son prosélytisme.

On regrettera enfin que la richesse de l’ouvrage ne
soit pas servie par un ou plusieurs index.

Eric Geoffroy
Université de Strasbourg
(1) M. Chodkiewicz, Le Sceau des saints, Paris, 1986, chap. VIII.
musulmane à la conquēte de l’Afrique, recensé par Éric Geoffroy
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



