| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

voie est sortie de son terreau africain, ce qui semble logique
au regard de son prosélytisme.

On regrettera enfin que la richesse de l'ouvrage ne
Soit pas servie par un ou plusieurs index.
Karthala, Paris, 2000. 16 x 24 ¢m, 512 p. Eric Geoffroy
Université de Strasbourg

Triaud Jean-Louis et Robinson David (éd.),
La Tijaniyya — Une confrérie musulmane
a la conquéte de I'Afrique

Cet ouvrage collectif est le fruit d’un colloque qui s’est
tenu en avril 1996 a 'Université d’lllinois (U.S.A.), et a réuni
une trentaine de spécialistes africains, européens et améri-
cains. Jusqu’alors, en effet, les travaux sur la Tiganiya étaient
«dispersés» (p. 10 de la présentation de J.-L. Triaud).
L’orientation générale choisie pour le traitement de la ques-
tion est celle de I'histoire (p. 14) et, de fait, 'ouvrage
n’aborde pas la doctrine spirituelle de la fariga pour elle-
méme, mais il la place dans le contexte, notamment, des
polémiques qu’ont suscitées les « prétentions » du maitre
éponyme de la voie, Ahmad al-Tigani (m. 1815).

Al-Tigani revendiqua, en effet, la fonction de « Sceau
des saints » (hatm al-awliya’) et présenta sa voie initiatique
comme le parachévement des voies antérieures. |l imposa
donc aux adeptes de renoncer a tout autre affiliation et
prétendit que les disciples qui se démettaient de leur enga-
gement encourraient une punition du ciel pouvant les mener
a la mort. Une telle « surenchére », et un tel exclusivisme,
assorti d’'un prosélytisme vigoureux, soulevérent les critiques
de nombreux soufis, sans parler des savants ésotériques.

Louvrage se fait largement I'écho de ces débats, mais
la question préliminaire de la revendication par Ahmad al-
Tigani de la fonction de « Sceau des saints » aurait mérité
un meilleur éclairage. Cette doctrine est ancienne, puisqu’elle
remonte a al-Hakim al-Tirmidi (m. 930), et Ibn ‘Arabi la dé-
veloppa de facon détaillée puisqu’il distingua trois sortes
de Sceaux V. Lui-méme s'identifia avec plus de succeés
que d’autres a la fonction de «Sceau des saints
muhammadiens ». Il faut donc relativiser cette revendica-
tion légitimiste chez Ahmad al-Tigani. De méme, il n'y a en
somme rien d’extraordinaire a ce qu’al-Tigani ait recu la
mission de fonder sa fariga a la suite d’une vision du Pro-
phéte a 'état de veille (yagaza). Comme le note Muhammad
Niasse, I'un des avocats de la Tiganiya, ce type de vision
est tout a fait attesté dans le soufisme, et ceci bien avant
Ahmad al-Tigani (p. 230). A cet égard, le saint n’a effectué
aucune rupture avec la tradition.

Louvrage multiplie les prises de vue sur la Tiganiya;
il met en relief les rapports contrastés des différents groupes
tiganis avec les puissances coloniales, ou encore les polé-
miques doctrinales internes a la tariga. Sur ces points, la
encore, la Tiganiya ne fait pas exception. Si la Tiganiya est
a ce jour la voie majeure de I'Afrique subsaharienne, peut-
on pour autant dire qu’elle est «restée exclusivement
africaine » (p. 17) ? La présence avérée de groupes tiganis
au Moyen-Orient et surtout en Occident montre que cette (1) M. Chodkiewicz, Le Sceau des saints, Paris, 1986, chap. Vil.
I I

| Bcal 19 - 2003 a4 |

BCAI 19 (2003) Triaud Jean-Louis et Robinson David (éd.): La Tijaniyya - Une confrérie musulmane & la conquéte de I’Afrique, recensé par Eric Geoffroy
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



