
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19 
© IFAO 2
Stroumsa Sarah, Freethinkers of Medieval Islam, Ibn al-Ræwandî, Abº Bakr al-Ræzî and Their Impact on Islamic Thought [Gérard Troupeau]

Stroumsa Sarah,
Freethinkers of Medieval Islam,
Ibn al-Ræwandî, Abº Bakr al-Ræzî
and Their Impact on Islamic Thought

Brill, Leiden, 1999. 261 p.

On connaît les importants travaux de Mme S. Stroumsa
sur les penseurs musulmans et juifs d’expression arabe au
Moyen Âge. Dans ce nouvel ouvrage, où est d’ailleurs re-
pris le contenu modifié de certains articles publiés
antérieurement, l’auteur se propose d’attirer l’attention sur
l’existence du phénomène de la libre-pensée dans le monde
musulman médiéval et son importance dans le développe-
ment de la pensée islamique. Pour ce faire, elle concentre
son étude sur la pensée de deux auteurs: un théologien du
Xe s.: Ibn al-Ræwandî, et un philosophe du XIe s.: al-Ræzî.

Après avoir défini ce qu’elle entend par libre-pensée
et libres-penseurs en Islam, Mme S. suit le développement
du thème des «signes» de la prophétie, pierre de touche
de la prophétologie musulmane, et montre l’importance que
revêt la prophétie dans le discours islamique et l’énormité
que représente, pour les croyants, son rejet par les libres-
penseurs (chap. I); elle établit ensuite, en partant des
fragments subsistants du K. al-Zumurrud d’Ibn al-Ræwandî
et du K. Ma≈æriq al-anbiyæ’ d’al-Ræzî, l’authenticité de ces
livres et leur caractère vraiment hérétique, car elle constate
que ces deux œuvres, lues dans le contexte des autres
ouvrages de leur auteur, témoignent de l’importance du re-
jet de la prophétie dans leur pensée religieuse (chap. II et III).

Dans les deux chapitres suivants, Mme S. examine
l’image des libres-penseurs en Islam et analyse ses princi-
pales caractéristiques: à l’aide des informations disparates
concernant Ibn al-Ræwandî et al-Ræzî, elle montre que sur
plusieurs questions essentielles, comme la théodicée et la
création temporelle du monde, le fossé séparant les deux
penseurs ne peut être comblé, et que le seul aspect de la
pensée religieuse sur laquelle ils sont d’accord est leur re-
jet total du concept de prophétie et de l’autorité cléricale
(chap. IV); elle étudie ensuite les relations des libres-pen-
seurs avec les religions non-musulmanes, en recherchant
le lien possible entre leur critique des Écritures et la criti-
que dualiste et grecque de la Bible, ainsi que les relations
d’Ibn al-Ræwandî avec les Brahmanes (Baræhima) et d’al-
Ræzî avec les Sabéens (chap. V).

Dans les trois derniers chapitres, Mme S. s’interroge
sur l’impact des libres-penseurs sur les philosophes et
théologiens postérieurs: leur influence possible sur le déve-
loppement des théories atomistes, les niveaux de
l’argumentation polémique et logique, et le développement
de la philosophie politique (chap. VI); leurs avatars dans la
littérature polémique inter-religieuse: l’utilisation de leurs
idées dans l’épître anti-musulmane du chrétien ¢Abd al-MasîÌ
al-Kindî, et le traité anti-coranique attribué au juif Ibn al-
Nafirîla par Ibn Îazm (chap. VII); leurs répercussions
BCAI 19 – 2003 43
(2003) Stroumsa Sarah : Freethinkers of Medieval Islam, Ibn al-Rāwandī, Abū B
026 BCAI en ligne
possibles en dehors de l’Islam, sur le christianisme byzantin
et occidental et sur le judaïsme; constatant que la libre-
pensée n’apparaît pas au Moyen Âge dans les communautés
chrétiennes et juives arabophones, Mme S. conclut que la
libre-pensée, dans sa forme primitive, est restée un phéno-
mène typiquement islamique (chap. VIII).

Tel est, trop rapidement résumé, le contenu extrême-
ment riche de l’ouvrage de Mme Stroumsa. Au sujet de la
Risæla de ¢Abd al-MasîÌ al-Kindî (dont il est question
p. 194-8), je me permettrai de renvoyer à mon article dans
l’Encyclopédie de l’Islam (E.I. (2), V, 123-124) et j’ajouterai
qu’il me semble impossible que la première épître ait été
écrite par un musulman, car elle donne une représentation
par trop caricaturale de l’islam, qui ne peut avoir été
composée que par un chrétien. En fait, comme l’a bien vu
P. Kraus, les deux épîtres sont l’œuvre d’un seul et même
auteur chrétien resté anonyme. Il ne s’agit donc pas d’un
dialogue ayant réellement eu lieu entre un chrétien et un
musulman, comme le pense G. Tartar, mais d’une réfuta-
tion de l’Islam par un chrétien nestorien sous la forme d’une
fiction littéraire.

Gérard Troupeau
École pratique des hautes études –

IVe Section PARIS
akr al-Rāzī and Their Impact on Islamic Thought, recensé par Gérard Troupeau
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



