| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Ruspoli Stéphane,

Le traité de I'esprit saint de Rizbehan de
Shiraz. Etude préliminaire, traduction
annotée suivies d’'un Commentaire de
son «Lexique du soufisme »

Le Cerf, Paris, 2001. 24 cm, 362 p.

Stéphane Ruspoli propose une traduction, a partir du
persan, de deux traités de Razbihan Baqli, la Risalat al-quds
et la Risala fi Sarh al-nukat al-sifiyya. Pour le premier, il
s’est servi de I'édition de J. Nurbakhsh et du manuscrit de
la Bibliothéque nationale. Pour le second traité, il a utilisé la
version qui en est publiée, insérée a la fin du Sarh-i
Sathiyyat (V. |l justifie ainsi un certain nombre de trés gran-
des divergences entre sa traduction et I’édition de
J. Narbakhsh par I'utilisation de cette copie de Paris.
S. Ruspoli a principalement utilisé le manuscrit de Paris
(suppl. Persan 1356, fol. 160b-195b; Blochet, I, 122,
n° 159). Il le date du xvi® siécle, alors qu'il est daté précisé-
ment de 877/1472-3. Ce manuscrit est plus récent que les
trois qu’utilisa J. Nurbakhsh — I'un sans date, le second
daté de 822/1419 et le troisiéme de 831/1427-8 — ce qui
ne justifie donc pas de le préférer a ceux-ci. Il existe en fait
deux éditions de ce traité ). Par ailleurs, il en existe de
nombreux manuscrits ). Parmi les erreurs de S. Ruspoli
sur la bibliographie de Ruzbihan, signalons I'affirmation que
le MaSrab al-arwah, éd. Nazif Hoca, Istanbul, 1973, serait
un traité de théologie dogmatique peu original et destiné au
grand nombre, ce qui est évidemment faux pour tout lec-
teur de ce traité particulierement important et utile. De méme
S. Ruspoli prétend qu'il existe deux versions d’un méme
tafsir, 'une en arabe, le Lafa’if al-bayan min tafsir al-Qur’an,
dont le ‘Ard’is al-bayan fi haqa’iq al-Qur’an serait la version
persane. Or, d’'une part, ces deux volumineux commentai-
res coraniques sont tous deux en arabe, d’autre part, le
premier considéré comme perdu, dont A. Godlas a retrouvé
un manuscrit, traite du tafsir selon les sciences religieuses,
tandis que le deuxieme, dont des éditions lithographiées
sont tout a fait accessibles ainsi que de nombreux manus-
crits, est purement ésotérique. Celui-ci, et il suffisait de
consulter les hagiographies de Ruzbihan publiées par
M. T. Danishpazhih, a défaut de lire les textes originaux,
n’est pas qu’une compilation de commentaires plus anciens
mais bien un commentaire de Ruzbihan qui confronte ainsi
ses propres interprétations a celles de ses illustres prédé-
cesseurs, en particulier ceux qu’il appelle les Bagdadiens
et dont il était 'héritier. Le Sarh al-hugab wa l-astar ne « sem-
ble » pas identique au Kitab akigana, c’est le méme ouvrage.
I suffit pour le savoir de se référer a I'édition que j'en ai
donnée dans Quatre traités inédits de Ridzbehdn Baqli
Shirdzi. Le KaSf al-asrar n’est pas un ouvrage d’hagiogra-
phie, mais le journal spirituel des visions que Ruzbihan tint
lui-méme ). Le Mafatih fi $arh a-Masabih n’est pas le méme
ouvrage que le Sarh maknin al-hadit, contrairement a ce
I

quaffirme S. Ruspoli . Le premier est un commentaire du
grand ouvrage de hadit de Bagawi, le Masabih al-sunna,
tandis que le second, dont je viens de finir de préparer I'édi-
tion critique, est un long commentaire mystique de traditions
dont I'essentiel, aux dires de Ruzbihan lui-méme, s’appuie
sur le Ma‘alim al-sunan d’al-Hattabi al-Busti, lui-méme com-
mentaire des Sunan d’Abu Dawud. Il n’y a enfin pas lieu de
considérer le lexique traduit dans la seconde partie de
I'ouvrage de S. Ruspoli comme un traité a part, comme il le
suggere. En effet, si I'on a la curiosité de lire la version
arabe et antérieure du Sarh-i Sathiyyat, le Mantiq al-asrar
de Ruzbihan, on s’apercoit que celui-ci a intégré ce lexique,
ici en arabe, a son commentaire et qu'il le considére comme
sa suite logique ©. Par ailleurs, il aurait mieux valu traduire
cette version originelle, dans le méme style que I'explica-
tion des termes mystiques du Kitab al-luma“ de Sarrag, que
sa traduction partielle en persan, car elle est plus riche.

(1) Sharh-i shathiyyat, édition Henry Corbin, Bibliothéque iranienne vol. 12,
Téhéran-Paris, 1966. Il existe aussi un manuscrit indépendant de ce
traité a la Bibliothéque nationale, suppl. persan 1851/148b-166b (Blochet
IV, 200, n° 2250).

(2) Nagib al-din Rida-yi Tabrizi, Sab* al-matani, Siraz, 1342, p. 344-392
en marge ; Risalat al-quds, édition J. Nurbakhsh, Téhéran, 1351.

(3) On peut en consulter la liste chez C. Ernst, Rizbihan Baqli, Mysticism
and the Rhetoric of Sainthood in Persian Sufism, Richmond, 1996 ; pour
des additions a la liste des 45 traités donnée par C. Ernst dans I'ouvrage
précédemment cité, voir P. Ballanfat, Quatre traités inédits de Rizbehan
Baqli Shirézi, Bibliothéque iranienne vol. 51, Téhéran, 1998. Il faut signaler
que le numéro 51 de la liste donnée par P. Ballanfat signalé par ‘Utman
Yahya a Istanbul, la Risala al-ahadiyya, Shehit Ali Pasha 1390, fol. 78-108,
contient une citation de Rlizbehan au début, mais est en fait un traité du
nagSbandi llahi Simavi (m. 1491) qui a par ailleurs commenté la Risalat
al-quds de Ruzbihan, commentaire édité par le regretté M. T.
Danishpazhlh, Ridzbihdn-ndma, Téhéran, 1347, p. 387-421. Signalons
que le traité n° 39 de notre liste, en persan, a Istanbul, est intitulé Risalat
al-Sayh Rizbihan. |l commence par ces mots: «min magqalat Sayh al-
masSayih Rizbihan al-Balhi » (sic), et compte deux folios et demi, ms.
Murat Molla 1319/3, 219a-220b. Il convient aussi de signaler deux
manuscrits de traités perdus retrouvés par Alan Godlas, qu'il se réserve
de présenter. Le tout approche donc les soixante titres avancés, non par
P. Ballanfat comme croit pouvoir le dire S. Ruspoli, mais bien par les
propres descendants de Ruzbehan dans leurs hagiographies, P. Ballanfat,
Quatre traités inédits de Rlzbehan Baqli Shirédzi, p. 15 ; Le dévoilement
des secrets, Paris, 1996, p. 19.

(4) S. Ruspoli, Le traité de I'esprit saint, p. 22-24.

(5) Le traité de I'esprit saint, p. 23.

(6) Ruzbihan dit clairement: «Le livre des paradoxes sur les allusions
étonnantes et les expressions étranges qui coulent sur la langue des
gens de la vérité est achevé [...] Il me reste a traiter de leurs symboles
qui sont leur lexique technique composé des mots difficiles dont les
significations sont justes. J’en traiterai dans ce livre a la suite des
paradoxes car ces mots sont les enveloppes des secrets répandus par
les lumiéres, et j'en exposerai le sens apparent et le sens caché en une
explication bréve afin que celui qui les entend comprenne I'expression
de la communauté et qu'il en reconnaisse les allusions », Mantiq al-asrar,
ms. Massignon, fol. 126a. Signalons qu'il existe deux autres manuscrits
de ce grand traité, dont C. Ernst et moi-méme préparons I'édition critique.

| BCAI 1S - 2003 38 |

BCAI 19 (2003) Ruspoli Stéphane : Le traité de I’esprit saint de Rlizbehan de Shiraz. Etude préliminaire, traduction annotée suivies d’'un Commentaire de son «Lexique
du soufisme», recensé par P. Ballanfat
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Lauteur ignore ainsi systématiquement les travaux sur
Razbihan qui ont été faits depuis Henry Corbin et Louis
Massignon, ou n’en cite qu'incidemment lorsqu’il ne peut
visiblement pas faire autrement (). Ces travaux auraient pu
aider a éviter des erreurs d’interprétation particulierement
génantes et a avancer dans la compréhension d’une pensée
extrémement subtile. S. Ruspoli consacre une longue intro-
duction a sa traduction (environ 150 pages). Cependant, il y
est finalement peu question de Ruzbihan lui-méme. Se pose
a ce propos une question de méthodologie. Lauteur noie la
pensée de Ruzbihan dans un océan de considérations géné-
rales ou les principes d’interprétation appartiennent au
christianisme, et qui vont des péres de I'église aux sabéens,
en passant par les philosophes héllénistiques, le bouddhisme,
I'hindouisme, etc. On a ainsi 'impression d’une vaste bulle
mystique dans laquelle 'ensemble de ces systémes forment
une seule pensée ésotérique fondue en une vaste commu-
nauté spirituelle dont les contours sont particuliérement flous.
Lauteur néglige les différences importantes entre tous ces
systémes, leurs cohérences internes, leurs articulations et
leurs processus de conceptualisation spécifiques leurs évo-
lutions, et, en particulier pour Ruzbihan, sa filiation spirituelle
propre, son évolution particuliére ), et ces spécificités qui
en font un auteur original et non seulement le répétiteur,
avec d’autres, d’un discours toujours identique. Ainsi,
contrairement a ce qu’affirme S. Ruspoli, de nouveaux tra-
vaux ont été faits sur la biographie de Razbihan qui
approfondissent certains aspects de sa vie que n’avaient
pas traités L. Massignon ou H. Gorbin. Par exemple, contrai-
rement a ce qu’affirme S. Ruspoli, les relations de Ruzbihan
avec les princes de Siraz sont mieux connues maintenant .
De méme, bien que Ruzbihan ait apprécié le sama“ avant de
I'abandonner a la fin pour des raisons tenant a son évolution
spirituelle et non a une quelconque surdité (p. 67), on ne
voit pas ce qui permet d’affirmer qu'il était un musicien et
qu'il aurait joué du luth 9. On pourra aussi s’étonner du
choix de la traduction du titre de la Risalat al-quds, en Traité
de l'esprit saint. S. Ruspoli indique d’ailleurs lui-méme que
Ruzbihan désigne son propre traité par le titre communé-
ment admis de Risalat al-quds, ou Traité de la sainteté, comme
le comprend aussi C. Ernst ). Il aurait sans doute mieux
valu adopter ce titre, plus en rapport avec l'objet du traité,
que de prendre le parti d’une telle traduction qui occulte
complétement la difficile problématisation de la question de
I'esprit par Ruzbihan, qui hésite entre l'unicité de I'esprit et
sa multiplicité dans sa compréhension de la création, et qui
référe la question de I'esprit a la nature inimitable du Pro-
phéte, toutes questions que S. Ruspoli n'aborde jamais ni
dailleurs ne suggere (12,

Les erreurs d’interprétation et de traduction sont ex-
trémement nombreuses, on se contentera donc d’en fournir
quelques exemples éloquents et des plus frappants, a dé-
faut d’en faire une présentation compléte tout a fait
impossible. Pour ce qui est des affirmations douteuses ou
fausses, il y a des interprétations discutables, comme par
I

exemple de référer le rah-i natiqa au nafs natiqa des philo-
sophes héllénisants (p. 332) que Ruzbihan n’aimait d’ailleurs
pas plus qu’il n’aimait les mu‘tazilites, alors que ce terme
appartient au lexique hallajien que Razbihan connaissait
particulierement bien (3. I est insuffisant de définir les
malamatis, catégorie d’ailleurs abordée par Ruzbihan dans
son Lawami‘ al-tawhid, simplement comme des ascétes
solitaires, ou comme ceux qui se vouent uniquement a Dieu
alors qu’'une des critiques majeures qui leur était adressée
était précisément qu'ils s’occupaient plus de lutter contre
leur ame que de s’abandonner a Dieu, comme le répétera
Nagm al-Din Kubra citant Hallag '*). Placer Ahmad Gazali,

(7) Parmi ces nombreux travaux, mis a part les études capitales et bien
connues d’Henry Corbin, signalons C. Emst, Ruzbihan Baqli, The Unveiling
of Secrets, Diary of a Sufi Master, Chapel Hill, 1997 ; C. Ernst, Rizbihdn
Baqli, Mysticism and the Rhetoric of Sainthood in Persian Sufism,
Richmond, 1996 ; C. Ernst, « The symbolism of Birds and Flight in the
Writings of Rlizbihan Bagli », in The Legacy of Mediaeval Persian Sufism,
edited by Leonard Lewisohn, Londres, 1992, p. 353-366 ; P. Ballanfat,
Rizbehan, Litinéraire des esprits, Paris, 2001 ; P. Ballanfat, Rizbehan,
Le dévoilement des secrets, Paris, 1996 ; P. Ballanfat, Rizbehan,
Litinéraire des esprits, Paris, 2001 ; P. Ballanfat, Quatre traités inédits
de Razbehan Baqli Shirézi, bibliothéque Iranienne vol. 51, Téhéran, 1998 ;
P. Ballanfat, « Léchelle des mots dans les ascensions de Riizbehan Bagli
de Shiraz », in Le voyage initiatique en terre d’Islam. Ascensions célestes
et itinéraires spirituels, collectif sous la direction de M. A. Amir-Moezzi,
Publications de 'Ecole Pratique des Hautes Etudes, Section des Sciences
Religieuses, éditions Peeters, Paris-Louvain, 1996 ; P. Ballanfat, « Ivresse
de la mort dans le discours mystique et fondements du paradoxe », in
BEOQ; P. Ballanfat, « Légitimité de I'nerméneutique dans le commentaire
des traditions du Propheéte de Riizbehan Baqli », Annales islamologiques
XXXI; P. Ballanfat, « Interprétations de la notion de ruse divine (makr)
dans la mystique musulmane » Mélanges offerts a Luce Lopez Baralt,
Tunis, 2001.

(8) Il "évoque au détour d’une phrase pour porter un jugement déplacé
sur cette évolution qui devrait étre simplement analysée pour ce qu'elle
est et ce qu’elle implique. S. Ruspoli se risque ainsi a dire : « D’une grande
liberté d’expression, souvent intrépide dans ses premiers traités
mystiques, son enseignement s’empatera quelque peu avec I'age et
commencera a se figer dans le marbre de la maitrise et de I'édification
pieuse », Le traité de I'esprit saint, p. 33.

(9) Le traité de I'esprit saint, p. 18. On trouvera des éléments sur ces
questions qui ont joué un rdle important sur I'évolution de sa pensée
chez P. Ballanfat, Rizbehan, I'ennuagement du cceur, p. 33 ss., 73 ss.
(10) Le traité de I'esprit saint, p. 19, 59.

(11) De méme voir la traduction de la Risalat al-quds par P. Ballanfat,
Litinéraire des esprits suivi du Traité de la sainteté.

(12) Pour toute cette difficile question voir P. Ballanfat, Quatre traités
inédits ..., p. 91-131; Riizbehan a par ailleurs consacré un traité entier a
la question de I'esprit prenant la peine d’en analyser les différents aspects
et de réfuter un certain nombre de théories sur la question, P. Ballanfat,
Litinéraire des esprits, p. 49 ss.; signalons que cette question est au
ceeur de sa conception de la sainteté, voir I'introduction de P. Ballanfat a
Rizbehan, L'ennuagement du cceur.

(13) Quatre traités inédits ..., p. 102, 129.

(14) Il critique ainsi a la fois les ascétes et les malamatis, Nagm al-din
Kubra, La pratique du soufisme, Nimes, 2002, p. 78, 140; plus
généralement voir mon article, « Interprétations de la notion de ruse divine
(makr) dans la mystique musulmane » Mélanges offerts a Luce Lopez
Baralt, Tunis, 2001.

| BCAI 1S - 2003 39 |

BCAI 19 (2003) Ruspoli Stéphane : Le traité de I’esprit saint de Rlizbehan de Shiraz. Etude préliminaire, traduction annotée suivies d’'un Commentaire de son «Lexique
du soufisme», recensé par P. Ballanfat
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

‘Attar, Nagm al-Din Kubra et Ruzbihan dans la méme filiation
de pensée montre un manque de rigueur dans 'analyse
des nuances entre les doctrines mystiques (p. 29). On ne
peut affirmer que I'expérience mystique en terre d’lslam
vise « une expérience de déification » ou que «Riizbehan,
comme la plupart des soufis recherche une fusion spiri-
tuelle totale avec la Divinité » (p. 30), ce que Razbihan prend
la peine de contredire a de trés nombreuses reprises (. Il
récidive en affirmant que le but des grands mystiques mu-
sulmans est la «theosis ou déification » (p. 133, et p. 211
ou il parle « d’assimilation a I'esprit saint donc a Dieu »), ce
qui est contraire a la pensée de Ruzbihan. De plus affirmer
que cette expérience ne se soucierait pas «d’un support
charnel, méme idéalisé » (p. 30) est tout le contraire de la
tendance de Ruzbihan qui insiste, contre les interprétations
spiritualisantes qu'’il juge précisément prisonniéres des doc-
trines chrétiennes de I'esprit saint, sur la participation du
corps a la vision, a I'expérience mystique de I'assomption
céleste, et sur sa spiritualisation, d’autant plus que I'inca-
pacité d’Iblis a percer I'équivocité du corps est essentielle
pour comprendre le secret du mal '®). Ajoutons que les
visions du Dévoilement des secrets apportent un démenti
a I'affirmation de S. Ruspoli selon laquelle Ruzbihan aurait
toujours cherché une «intuition de la beauté divine sans
visage définissable » (p. 31). Lexpression «/le Vivant qui
ne meurt pas» que S. Ruspoli attribue a Bistami (p. 33)
est en fait tirée d’'un verset du Coran (Cor., XXV, 58). La
notion d’iltibas, amphibologie ou équivocité, ne se réduit
pas a ce que S. Ruspoli croit pouvoir appeler une expé-
rience de «théomorphose » (p. 36), elle est la structure de
I'ensemble de I'étre et donc de la maniére qu'a Dieu d’étre
avec ses créatures dans la coincidence et donc de se
connaitre. Il revient d’ailleurs & plusieurs reprises sur cette
idée de «théomorphose spirituelle », affirmant que I'expé-
rience ultime du fawhid est de savoir que I'on est Dieu
(p. 55), ce qui, pour Ruzbihan, est en réalité un effet de la
ruse divine qui se voile a cause de sa jalousie. La Risalat al-
quds n'a pas été écrite pour «I'élite des grands Sayhs de la
voie de son époque dispersés dans le Dar alk-islam » (p. 39),
mais pour des maitres peu instruits du Turkestan, a la de-
mande maintes fois répétées de son disciple Abu I-Farag,
comme le rapporte une anecdote particulierement précise
transmise par le petitils de Riizbihan '), Certes on trouve
le motif de la perle chez Ahmad Gazali (p. 51 note 19),
mais, avant lui, Hallag avait utilisé ce motif, présent aussi
dans des sources chiites, que Ruzbehan a repris, par l'inter-
médiaire de Wasiti, sous diverses formes pour ses récits
de création ('®). Lordre des mevlevis n'a pas été fondé par
le pére de Galal al-Din al-Rimi, qui aurait peut-étre été
d’ailleurs affilié & l'ordre kubrawi (p. 61). On serait méme
tenté de penser que l'ordre a vraiment été institué aprés la
mort de Rumi par ses successeurs, comme la ritualisation
du sama°“. Laffirmation de S. Ruspoli selon laquelle Hafiz
était affilié a I'ordre de Ruzbihan, reprise d’Henry Corbin qui
s’entoure, lui, de beaucoup de précautions, ne peut étre
I

prise gqu’au conditionnel car rien ne le prouve jusqu’ici. Ce
n’est pas par «'amour divin », traduction malencontreuse
de 18q (p. 73), que le mystique atteint Dieu chez N. Kubra.
Pour celui-ci, cet amour fervent qui s’enracine dans I'amour
tout a fait créaturel, comme il le rapporte dans ses expé-
riences personnelles, est en soi le sommet d’une relation a
Dieu qui confine a la folie '). Le «monde sans couleur »
n’est pas chez N. Kubra et Simnani «a réintégration de la
conscience du mystique dans I'unicité primordiale indiffé-
renciée » (p. 78). Ces deux auteurs de la tradition kubrawi
sont précisément ceux qui associent une couleur a la fin de
I'itinéraire spirituel, vert chez Simnani, et tantot vert tantot
couleur de Iair chez Kubra ). La notion ’homme parfait
n’est pas présente chez Ruzbihan qui est étranger a cette
tradition de pensée, contrairement a ce que dit S. Ruspoli
(p. 91). Il faudrait étayer I'idée que le rosier, absent comme
la rose du texte coranique, serait « dans le soufisme orien-
tal» «un substitut idéalisé de la théophanie du Buisson
ardent », comme laffirme l'auteur (p. 94). Le nombre des
centres subtils ne se réduit pas a six dans le soufisme
comme l'affirme l'auteur (p. 105), il varie beaucoup de quatre
a une dizaine suivant les auteurs et les époques ). Parler
de «I’homme de lumiére » (p. 117) a propos de Razbihan,
en transposant abusivement une doctrine kubrawi, ne cor-
respond pas a sa compréhension de I'expérience spirituelle.
On ne peut considérer que Ruzbihan conjugue les « thémes
dominants de I'épopée mystique des oiseaux de ‘Attar»
suggérant ainsi une influence de l'un sur 'autre, comme
croit pouvoir 'affirmer I'auteur (p. 122). Le Nirvana ne peut
avoir la méme signification que le fand’, car il ne se situe
pas dans la méme structure doctrinale (p. 131). Ruzbihan
ne concoit par ’Esprit comme «I"autre lui-méme de Dieu »
avec lequel celui-ci S'entretient (p. 142), il insiste au contraire

(15) Voir sur ce point la question de la coincidence (ma'iyya) largement
discutée dans mon Rizbehan, Litinéraire des esprits, p. 13 ss.

(16) Voir sur ce point mon Rizbehén, L'itinéraire des esprits, p. 17 ss.,
61, 81-2, 86 ss.; Quatre traités inédits..., p. 111 ss., 127-8, 158 ss.
(17) Razbehén, Litinéraire des esprits, p. 11-3.

(18) Pour les références, voir Rizbehan, Litinéraire des esprits, p. 75
SS.

(19) P. Ballanfat, N. Kubra. La pratique du soufisme, Nimes, 2002,
p. 78-106 ; pour le symbolisme des ailes et de I'oiseau chez Ruzbihan, il
aurait été utile de citer I'article de C. Ernst, « The symbolism of Birds and
Flight in the Writings of Riizbihan Bagli » ; et pour les ailes chez N. Kubra,
La pratique du soufisme, p. 72-75.

(20) Henry Corbin, L’homme de lumiére dans le soufisme
iranien, Chambéry, 1971 ; H. Corbin, En islam iranien, Paris, 1971, vol. Il ;
Jamal Elias, «A kubrawi Treatise on Mystical Visions: The Risala-yi
Ndriyya of ‘Ala ad-dawla as-Simnani», in Muslim World 83, 1, 1993,
p. 68-80.; Jamal Elias, The Throne Carrier of God, Albany, 1995; et
mon article « Les couleurs des lumiéres dans I'ordre kubrawi », Pris-Ma,
Recherches sur la littérature d’imagination au Moyen Age, Université de
Poitiers, Automne 2003.

(21) G. Gobillot et P. Ballanfat, « Le cceur et la vie spirituelle chez les
mystiques musulmans », in Connaissance des religions, janv.-sept. 1999.

| BCAI 1S - 2003

40

BCAI 19 (2003) Ruspoli Stéphane : Le traité de I'esprit saint de Rizbehan de Shiraz. Etude préliminaire, traduction annotée suivies d’'un Commentaire de son «Lexique
du soufisme», recensé par P. Ballanfat
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

sur le fait que I'esprit est créé ®%). Enfin, contrairement & ce
qu’affirme S. Ruspoli, Nagm al-Din Kubra n’est pas un
disciple de Khizr, personnage tellement absent chez lui, qu'’il
ne le cite d’ailleurs trés vite que dans I'un de ses traités 2%,
[l'y a un grand nombre d’erreurs de traduction notable
dont I'énumération compléte est totalement impossible.
Parfois il ne s’agit que d’inexactitudes ou d’expressions
discutables, en particulier dans le choix des termes corres-
pondants en francais, comme, par exemple, employer le
terme d’ame passionnelle (p. 64), la notion de passion ayant
une place trés particuliere dans la pensée de Ruzbihan. Il
désigne I'esprit ou lintelligence comme des hypostases
(p. 47), affirmant que pour Ruzbihan I'esprit du mystique
est «I'hypostase incarnée » (sic) de I'esprit saint, ce qui
est particulierement mal venu (p. 44), terme qu’il reprend
aussi pour désigner les hommes (p. 131). Il traduit le terme
trés hallajien de ‘ayn al-gam‘ par « source de la réunion »
(p. 54), alors qu'il s’agit plutdt de la réunion méme, ou
encore comme on a pris 'habitude de la traduire de I'union
ou réunion substantielle. Une autre traduction génante est
celle de « coutumes de Dieu » pour ahlag Allah (p. 115, 135),
ce qui ne convient a I'évidence pas, notamment pour tra-
duire ce fameux propos fahallaqi ou tahaqqaqu bi-ahlag
Allah; ici, en revanche, on pourrait envisager I'idée d’une
sorte de théomorphose, selon le terme employé a plusieurs
reprises par S. Ruspoli. Un dernier exemple sera la traduc-
tion de “ilm ladunni par « science innée », ce qui fait croire
qu'il s’agit d’une science déja présente en 'hnomme alors
qu'il s’agit d’'une science révélée par Dieu qui prend son
origine précisément « chez Dieu ». Le plus souvent il s’agit
d’omissions qui affectent malheureusement le texte origi-
nal. Ces omissions peuvent concerner des passages entiers,
comme dans la traduction du lexique technique ot un grand
nombre de notices ont été supprimées ®~. Donnons un
autre exemple de ces omissions et erreurs de traduction,
parmi tant d’autres: « et en un langage indicible, chacun
entreprit de raconter a son voisin le plus proche la souf-
france de l'exil. Aussi quand il arrive a certains de se
délecter des sucs (provenant des racines) des passions,
aussitot les malheureux oiseaux se retrouvent captifs entre
les quatre murs des natures élémentaires. », ou il manque
la fin du passage en question (p. 189) ®°. Pourtant ces
notices s’éclairent les unes les autres, si bien que cette
déperdition nuit a 'ensemble. Ce parti pris est d’autant
moins compréhensible que l'auteur ajoute au lexique de
Razbihan des définitions d’ Ibn “Arabi ou de Sarrag, ce qui
peut effectivement étre utile a une approche comparative,
ou bien ses définitions personnelles. Il aurait mieux valu
traduire l'intégralité de ce lexique sans omettre certaines
notices ni des phrases faisant partie des définitions. Il peut
encore s'agir de vraies erreurs de traductions, comme par
exemple : « murabata rabt-i quliib-ast dar mumkinat-i gayb
ba-na’ti nigaristan dar mir'at- tagalli » traduit ainsi : « C’est
le rattachement des caeurs parmi les étres invisibles quand
ils s'observent dans le miroir de la théophanie ».
I

Le plus grave reste les énormes erreurs d’interpréta-
tion qui manifestent a la fois I'ignorance des travaux récents
sur Ruzbihan et le manque de souci de rigueur dans 'ana-
lyse. Parmi celles-ciil y a par exemple le fait de placer 'amour
créaturel (78q) au-dessus de 'amour (mahabba) qui est un
attribut de Dieu pour Ruzbihan (p. 29). S. Ruspoli consi-
dére que la doctrine de Rtizbihan culmine dans 'identification
et la fusion avec Dieu comme nous I'avons signalé précé-
demment. Dans cet ordre d’idée, il affirme que, selon
Ruzbihan, «I'Esprit vient de Dieu, il est Dieu, il demeure en
Dieu et par Lui» (p. 49) s’extasiant sur sa ressemblance
avec la tradition patristique grecque. En fait le chapitre
(V:895) invoqué par I'auteur pour motiver ses dires ne
contient rien de tel, et ceci est tout a fait contraire a I'idée
que Razbihan se fait de la coincidence avec Dieu comme
de la fin de litinéraire spirituel qui est I'alternance perma-
nente de 'ignorance et de la connaissance. Mis a part que
S. Ruspoli ne comprend pas la notion de I'iftibas, dont il ne
percoit pas méme I'importance, la complexité et I'évolution
dans la doctrine de Razbihan, il commet deux erreurs
énormes d’interprétation sur la pensée de ce mystique qui
proviennent d’erreurs de traduction et de cette confusion
mystico-ésotériste qui s’autorise a fondre toutes les doc-
trines mystiques dans une conception unique. La premiére
erreur est celle qui conduit S. Ruspoli a exalter I'idée que
Ruzbihan aurait assimilé Adam et sa création a une rose, et
a fonder toute sa compréhension de ce mystique sur cette
idée erronée. Certes le motif de la rose, qui renvoie dailleurs
avant tout a une tradition prophétique qui associe la rose
rouge a la majesté, est présent chez Ruzbihan, ce qui n’est
guére étonnant pour quelqu’un qui habitait Siraz et qui conce-
vait I'expérience mystique comme la perception des secrets
divins sous la forme de symboles qui forment des stéréo-
types mystiques autant que poétiques. Toutefois, si la rose
est la perception sous laquelle la majesté de Dieu, ou
d’autres choses telles que I'amour incréé, la beauté
créaturelle, ou encore I'invocation, se laissent percevoir par
la vue corporelle du mystique, il n’est en revanche jamais
question chez Ruzbihan de ce motif pour expliciter la création
d’Adam, le sens de I'existence, le mystére du mal, etc., toutes
questions qui sont profondément inscrites au cceur de sa
pensée. Ce qui pousse Iblis a ne pas reconnaitre Adam, ce

(22) Il se référe dailleurs a un hadit contesté pour fonder l'idée que
I'esprit, c’est-a-dire, pour lui, 'esprit muhammadien, fut le premier créé,
Litinéraire des esprits, p. 137 ss.

(23) Nagm al-din Kubra, La pratique du soufisme, p. 131.

(24) Il s'agit des numéros 364, 365, 369, 370, 373, 383, 386, 389,
402,409, 417,425, 426, 427,429, 430, 439, 457, 458, 461, 516, 518,
521, 522, 524, 526, 543, 1296, 1297, 1303, 1310, 1320, 1328, de
I'édition d’Henry Corbin du Sharh-i shathiyyat.

(25) Texte de I'édition critique : « wa ba zaban-i bi zaban dard-i higran-i
Sihra-yi yar ba yar ba-giyad. Pas agar az 'urig-i Sahawat mutaladdid
Sawad mahbas-i Sahar diwar-i taba’i’ ayad wa az tayaran-i hawa-yi azal
baz manad », Risalat al-quds, p. 29.

| BCAI 1S - 2003 4| |

BCAI 19 (2003) Ruspoli Stéphane : Le traité de I'esprit saint de Rizbehan de Shiraz. Etude préliminaire, traduction annotée suivies d’'un Commentaire de son «Lexique
du soufisme», recensé par P. Ballanfat
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

n’est pas «la rose adamique » (guf), comme croit le voir
S. Ruspoli, mais 'argile d’Adam (gil), point que de trés nom-
breux mystiques, comme N. Kubra par exemple, reprennent,
mais qui, chez Ruzbihan, est intimement lié au probléme de
la nature équivoque de I'étre, notamment du corps 9.
S. Ruspoli pour sa compréhension s’appuie sur des pas-
sages du Sarh-i Sathiyyat dont il fait une lecture et une
traduction erronées. Il traduit ainsi, par exemple, ce pas-
sage ®"): «On a dit également (a propos de la création
d’Adam) que : Dieu a créé une rose et que cette rose pri-
mordiale est placée sous le trone (du Miséricordieux) » et,
plus loin, « Hélas Iblis si tu avais su reconnaitre «la rose
d’Adam » tu aurais assimilé la terre nourriciere de son éter-
nité » (p. 113). Il est vrai que le mot persan est ambigu,
mais le contexte ne laissait que peu de doute. Il restait en-
core possible, pour vérifier, de consulter la version arabe
dans le Mantiq al-asrar. Lauteur se serait alors rendu compte
de son erreur, qui le conduit 2 méconnaitre entiérement le
role capital chez Ruzbihan, et chez Hallag, de la notion de
l'argile et de la corporéité. Le texte arabe donne en effet:
«qila min altin alladi tahta al-ar$ », et plus loin : « law ‘arafa
tinahu akala turab qadamihi» ®). |l traduit aussi un pas-
sage de la Risalat al-quds >, avec des fautes de traduction
éloquentes, de cette fagon : « Alors que les esprits des fils
d’Adam reposaient encore dans la rose adamique et les
fiancées de ces esprits (leurs corps) restaient consignées
a lintérieur de leurs matrices » (p. 189). Cette erreur de
traduction a ainsi un effet particulierement néfaste pour
I'interprétation de cette question cruciale qui explore le pro-
bléme du mal, et le lien entre celui-ci et I'expérience mystique
a partir du double cas de Hallag et d’Iblis G

Lautre erreur majeure concerne la notion d’unification
que j’ai déja rapidement évoquée. S. Ruspoli croit pouvoir
affirmer que le sommet de I'expérience spirituelle chez
Razbihan est l'unification avec Dieu, I'identité avec Dieu,
qu'il trouve dans l'utilisation par Rizbihan du terme Jttihad.
En effet, Ruzbihan emploie ce mot mais pas pour désigner
la fin de Iitinéraire. Il considére qu’il s’agit d’une étape sur
la voie de la réalisation spirituelle, et il rejoint ainsi en quelque
sorte les réserves faites par de nombreux mystiques, dont
lbn “Arabi, a I'égard de cette idée. Dans /'ennuagement du
caeur, il explique que littihad, qu'il divise en trois parties,
extinction, surexistence, union substantielle, est I'avant-
derniére station avant la réalisation spirituelle compléte. Il
la désigne comme le plus grand voile possible dans la voie
de la connaissance mystique. Il s’agit donc de le dépasser
pour atteindre la vraie connaissance mystique qui est I'al-
ternance ininterrompue a jamais de l'ignorance et de la
connaissance . Alilleurs, il explique migux en quoi consiste
ce voile. Lorsque Dieu se manifeste au mystique par la
beauté, celui-ci voit en lui-méme les lumiéres de la condi-
tion seigneuriale et il reste prisonnier de cette vision et de
l'ivresse qu’elle provoque, si bien qu’il ne voit plus que lui-
méme, s’exclame comme Halldj «je suis le Réel», et se
laisse prendre au piége de I'unification. Il perd alors Dieu ©2.
I

Lunification est ainsi un leurre provoqué par la ruse de Dieu
qui protége son exclusivité a pouvoir affirmer sa propre
unicité. C’est ainsi que Ruzbihan peut construire, sur les
bases de I'iltibas et du makr, cette notion de coincidence °)
par laquelle il essaie de dépasser la contradiction pathé-
tique qui confine a la tragédie dans laquelle se débat Hallag,
témoin sincére de Dieu qui sent que son témoignage porte
atteinte a l'unicité de celui qu’il veut exalter et le conduit a
la résolution tragique par excellence, la mort. Méconnaitre
ce caractere éminemment tragique de la quéte spirituelle
dans la mystique musulmane en particulier chez les
Bagdadiens conduit & s’interdire de comprendre quoi que
ce soit aux élaborations théoriques si complexes de ces
mystiques pour s’enfermer dans un ésotérisme ol ne régne
que la confusion et certainement pas I'analyse.

P. Ballanfat
Université Lyon Ill

(26) Je renvoie pour toutes ces questions globalement a mes ouvrages
déja cités sur Ruzbihan dont des chapitres traitent abondamment.

(27) « Gufta-and ki az gilf (et non guli) biy-afarid ki an gil (et non gul) az
Zir-i ar$ », ce passage est immédiatement précédé d’un verset coranique
avec son explication par Rizbehan qui ne laissait pourtant aucune
ambiguité : «guft: «inni haliqun baSaran min tin» ya‘ni az tin-i ard-i
qurb »; la suite est celle-ci dans le texte : « agar gili (et non guk) Adam
ba-inahti, hak-i qadam-ash ba-hdrdi», Sarh-i Sathiyyat, p. 526,
paragraphe 1011.

(28) Ms. L. Massignon, fol. 108b-109a.

(29) Texte de I'édition critique : « wa ba-dan ki rih-i bani Adam &in dar
gil-i Adam (et non gul-i Adam) ba-nahadand wa ‘ara’is-i arwah dar an
ma‘adin mahbis kardand », Risalat al-quds, p. 28-29.

(30) Pour tout cela, voir mon Quatre traités inédits ... , p. 158 ss.

(31) Lennuagement du cceur, p. 170.

(32) Ceci laisse entrevoir une critique de Hallag comme de Bistami sur
des bases comparables a celles d’lbn ‘Arabi, MaSrab al-arwah, p. 251,
et pour Bistami, p. 284.

(33) C’est un point que j"ai longuement discuté en suggérant une possible
postérité de celui-ci chez Ushnuwi dans mon Rdzbehan, l'itinéraire des
esprits, p. 13 ss.

| BCAI 1S - 2003 42 |

BCAI 19 (2003) Ruspoli Stéphane : Le traité de I'esprit saint de Rizbehan de Shiraz. Etude préliminaire, traduction annotée suivies d’'un Commentaire de son «Lexique
du soufisme», recensé par P. Ballanfat
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



