
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
du souf
© IFAO
Ruspoli Stéphane, Le traité de l’esprit saint de Rûzbehân de Shîrâz, Étude préliminaire, traduction annotée suivies d’un Commentaire de son «Lexique du soufisme» [P. Ballanfat]

Ruspoli Stéphane,
Le traité de l’esprit saint de Rûzbehân de
Shîrâz. Étude préliminaire, traduction
annotée suivies d’un Commentaire de
son «Lexique du soufisme»

Le Cerf, Paris, 2001. 24 cm, 362 p.

Stéphane Ruspoli propose une traduction, à partir du
persan, de deux traités de Rºzbihæn Baqlî, la Risælat al-quds
et la Risæla fî ‡arÌ al-nukæt al-Òºfiyya. Pour le premier, il
s’est servi de l’édition de J. Nºrbakhsh et du manuscrit de
la Bibliothèque nationale. Pour le second traité, il a utilisé la
version qui en est publiée, insérée à la fin du ΩarÌ-i
‡a†Ìiyyæt (1). Il justifie ainsi un certain nombre de très gran-
des divergences entre sa traduction et l’édition de
J. Nºrbakhsh par l’utilisation de cette copie de Paris.
S. Ruspoli a principalement utilisé le manuscrit de Paris
(suppl. Persan 1356, fol. 160b-195b; Blochet, I, 122,
nº 159). Il le date du XVIIe siècle, alors qu’il est daté précisé-
ment de 877/1472-3. Ce manuscrit est plus récent que les
trois qu’utilisa J. Nºrbakhsh — l’un sans date, le second
daté de 822/1419 et le troisième de 831/1427-8 — ce qui
ne justifie donc pas de le préférer à ceux-ci. Il existe en fait
deux éditions de ce traité (2). Par ailleurs, il en existe de
nombreux manuscrits (3). Parmi les erreurs de S. Ruspoli
sur la bibliographie de Rºzbihæn, signalons l’affirmation que
le Ma‡rab al-arwæÌ, éd. Nazif Hoca, Istanbul, 1973, serait
un traité de théologie dogmatique peu original et destiné au
grand nombre, ce qui est évidemment faux pour tout lec-
teur de ce traité particulièrement important et utile. De même
S. Ruspoli prétend qu’il existe deux versions d’un même
tafsîr, l’une en arabe, le La†æ’if al-bayæn min tafsîr al-Qur’æn,
dont le ©Aræ’is al-bayæn fî Ìaqæ’iq al-Qur’æn serait la version
persane. Or, d’une part, ces deux volumineux commentai-
res coraniques sont tous deux en arabe, d’autre part, le
premier considéré comme perdu, dont A. Godlas a retrouvé
un manuscrit, traite du tafsîr selon les sciences religieuses,
tandis que le deuxième, dont des éditions lithographiées
sont tout à fait accessibles ainsi que de nombreux manus-
crits, est purement ésotérique. Celui-ci, et il suffisait de
consulter les hagiographies de Rºzbihæn publiées par
M. T. Dânishpazhûh, à défaut de lire les textes originaux,
n’est pas qu’une compilation de commentaires plus anciens
mais bien un commentaire de Rºzbihæn qui confronte ainsi
ses propres interprétations à celles de ses illustres prédé-
cesseurs, en particulier ceux qu’il appelle les Bagdadiens
et dont il était l’héritier. Le ΩarÌ al-ÌuÏºb wa l-astær ne «sem-
ble» pas identique au Kitæb al-ifiæna, c’est le même ouvrage.
Il suffit pour le savoir de se référer à l’édition que j’en ai
donnée dans Quatre traités inédits de Rûzbehân Baqlî
Shîrâzî. Le Ka‡f al-asrær n’est pas un ouvrage d’hagiogra-
phie, mais le journal spirituel des visions que Rºzbihæn tint
lui-même (4). Le MafætîÌ fî ‡arÌ al-MaÒæbîÌ n’est pas le même
ouvrage que le ΩarÌ maknºn al-ÌadîÚ, contrairement à ce
BCAI 19 – 2003 3
 (2003) Ruspoli Stéphane : Le traité de l’esprit saint de Rûzbehân de Shīrâz. 
isme», recensé par P. Ballanfat
 2026 BCAI en ligne
qu’affirme S. Ruspoli (5). Le premier est un commentaire du
grand ouvrage de hadîÚ de Bafiawî, le MaÒæbîÌ al-sunna,
tandis que le second, dont je viens de finir de préparer l’édi-
tion critique, est un long commentaire mystique de traditions
dont l’essentiel, aux dires de Rºzbihæn lui-même, s’appuie
sur le Ma©ælim al-sunan d’al-⁄a††æbî al-Bustî, lui-même com-
mentaire des Sunan d’Abº Dæwud. Il n’y a enfin pas lieu de
considérer le lexique traduit dans la seconde partie de
l’ouvrage de S. Ruspoli comme un traité à part, comme il le
suggère. En effet, si l’on a la curiosité de lire la version
arabe et antérieure du ΩarÌ-i ‡a†Ìiyyæt, le Man†iq al-asrær
de Rºzbihæn, on s’aperçoit que celui-ci a intégré ce lexique,
ici en arabe, à son commentaire et qu’il le considère comme
sa suite logique (6). Par ailleurs, il aurait mieux valu traduire
cette version originelle, dans le même style que l’explica-
tion des termes mystiques du Kitæb al-luma© de SarræÏ, que
sa traduction partielle en persan, car elle est plus riche.

(1) Sharh-i shathiyyât, édition Henry Corbin, Bibliothèque iranienne vol. 12,
Téhéran-Paris, 1966. Il existe aussi un manuscrit indépendant de ce
traité à la Bibliothèque nationale, suppl. persan 1851/148b-166b (Blochet
IV, 200, nº 2250).
(2) NaÏîb al-dîn Ri∂æ-yi ™abrîzî, Sab© al-maÚænî, Ωîræz, 1342, p. 344-392
en marge; Risælat al-quds, édition J. Nurbakhsh, Téhéran, 1351.
(3) On peut en consulter la liste chez C. Ernst, Rûzbihân Baqlî, Mysticism
and the Rhetoric of Sainthood in Persian Sufism, Richmond, 1996; pour
des additions à la liste des 45 traités donnée par C. Ernst dans l’ouvrage
précédemment cité, voir P. Ballanfat, Quatre traités inédits de Rûzbehân
Baqlî Shîrâzî, Bibliothèque iranienne vol. 51, Téhéran, 1998. Il faut signaler
que le numéro 51 de la liste donnée par P. Ballanfat signalé par ©UÚmæn
YaÌyæ à Istanbul, la Risæla al-aÌadiyya, Shehit Ali Pasha 1390, fol. 78-108,
contient une citation de Rûzbehân au début, mais est en fait un traité du
naq‡bandî Ilæhî Sîmævî (m. 1491) qui a par ailleurs commenté la Risælat
al-quds de Rºzbihæn, commentaire édité par le regretté M. T.
Dânishpazhûh, Rûzbihân-nâma, Téhéran, 1347, p. 387-421. Signalons
que le traité nº 39 de notre liste, en persan, à Istanbul, est intitulé Risælat
al-‡ay≈ Rºzbihæn. Il commence par ces mots: «min maqælæt ‡ay≈ al-
ma‡æyi≈ Rºzbihæn al-Bal≈î» (sic), et compte deux folios et demi, ms.
Murat Molla 1319/3, 219a-220b. Il convient aussi de signaler deux
manuscrits de traités perdus retrouvés par Alan Godlas, qu’il se réserve
de présenter. Le tout approche donc les soixante titres avancés, non par
P. Ballanfat comme croit pouvoir le dire S. Ruspoli, mais bien par les
propres descendants de Rºzbehæn dans leurs hagiographies, P. Ballanfat,
Quatre traités inédits de Rûzbehân Baqlî Shîrâzî, p. 15; Le dévoilement
des secrets, Paris, 1996, p. 19.
(4)  S. Ruspoli, Le traité de l’esprit saint, p. 22-24.
(5)  Le traité de l’esprit saint, p. 23.
(6)  Rºzbihæn dit clairement: «Le livre des paradoxes sur les allusions
étonnantes et les expressions étranges qui coulent sur la langue des
gens de la vérité est achevé […] Il me reste à traiter de leurs symboles
qui sont leur lexique technique composé des mots difficiles dont les
significations sont justes. J’en traiterai dans ce livre à la suite des
paradoxes car ces mots sont les enveloppes des secrets répandus par
les lumières, et j’en exposerai le sens apparent et le sens caché en une
explication brève afin que celui qui les entend comprenne l’expression
de la communauté et qu’il en reconnaisse les allusions», Man†iq al-asrær,
ms. Massignon, fol. 126a. Signalons qu’il existe deux autres manuscrits
de ce grand traité, dont C. Ernst et moi-même préparons l’édition critique.
8
Étude préliminaire, traduction annotée suivies d’un Commentaire de son «Lexique

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
du soufi
© IFAO 
L’auteur ignore ainsi systématiquement les travaux sur
Rºzbihæn qui ont été faits depuis Henry Corbin et Louis
Massignon, ou n’en cite qu’incidemment lorsqu’il ne peut
visiblement pas faire autrement (7). Ces travaux auraient pu
aider à éviter des erreurs d’interprétation particulièrement
gênantes et à avancer dans la compréhension d’une pensée
extrêmement subtile. S. Ruspoli consacre une longue intro-
duction à sa traduction (environ 150 pages). Cependant, il y
est finalement peu question de Rºzbihæn lui-même. Se pose
à ce propos une question de méthodologie. L’auteur noie la
pensée de Rºzbihæn dans un océan de considérations géné-
rales où les principes d’interprétation appartiennent au
christianisme, et qui vont des pères de l’église aux sabéens,
en passant par les philosophes héllénistiques, le bouddhisme,
l’hindouisme, etc. On a ainsi l’impression d’une vaste bulle
mystique dans laquelle l’ensemble de ces systèmes forment
une seule pensée ésotérique fondue en une vaste commu-
nauté spirituelle dont les contours sont particulièrement flous.
L’auteur néglige les différences importantes entre tous ces
systèmes, leurs cohérences internes, leurs articulations et
leurs processus de conceptualisation spécifiques leurs évo-
lutions, et, en particulier pour Rºzbihæn, sa filiation spirituelle
propre, son évolution particulière (8), et ces spécificités qui
en font un auteur original et non seulement le répétiteur,
avec d’autres, d’un discours toujours identique. Ainsi,
contrairement à ce qu’affirme S. Ruspoli, de nouveaux tra-
vaux ont été faits sur la biographie de Rºzbihæn qui
approfondissent certains aspects de sa vie que n’avaient
pas traités L. Massignon ou H. Corbin. Par exemple, contrai-
rement à ce qu’affirme S. Ruspoli, les relations de Rºzbihæn
avec les princes de Ωîræz sont mieux connues maintenant (9).
De même, bien que Rºzbihæn ait apprécié le samæ© avant de
l’abandonner à la fin pour des raisons tenant à son évolution
spirituelle et non à une quelconque surdité (p. 67), on ne
voit pas ce qui permet d’affirmer qu’il était un musicien et
qu’il aurait joué du luth (10). On pourra aussi s’étonner du
choix de la traduction du titre de la Risælat al-quds, en Traité
de l’esprit saint. S. Ruspoli indique d’ailleurs lui-même que
Rºzbihæn désigne son propre traité par le titre communé-
ment admis de Risælat al-quds, ou Traité de la sainteté, comme
le comprend aussi C. Ernst (11). Il aurait sans doute mieux
valu adopter ce titre, plus en rapport avec l’objet du traité,
que de prendre le parti d’une telle traduction qui occulte
complètement la difficile problématisation de la question de
l’esprit par Rºzbihæn, qui hésite entre l’unicité de l’esprit et
sa multiplicité dans sa compréhension de la création, et qui
réfère la question de l’esprit à la nature inimitable du Pro-
phète, toutes questions que S. Ruspoli n’aborde jamais ni
d’ailleurs ne suggère (12).

Les erreurs d’interprétation et de traduction sont ex-
trêmement nombreuses, on se contentera donc d’en fournir
quelques exemples éloquents et des plus frappants, à dé-
faut d’en faire une présentation complète tout à fait
impossible. Pour ce qui est des affirmations douteuses ou
fausses, il y a des interprétations discutables, comme par
BCAI 19 – 2003 39
 (2003) Ruspoli Stéphane : Le traité de l’esprit saint de Rûzbehân de Shīrâz. É
sme», recensé par P. Ballanfat
2026 BCAI en ligne
exemple de référer le rºÌ-i næ†iqa au nafs næ†iqa des philo-
sophes héllénisants (p. 332) que Rºzbihæn n’aimait d’ailleurs
pas plus qu’il n’aimait les mu‘tazilites, alors que ce terme
appartient au lexique hallajien que Rºzbihæn connaissait
particulièrement bien (13). Il est insuffisant de définir les
malæmatîs, catégorie d’ailleurs abordée par Rºzbihæn dans
son Lawæmi© al-tawÌîd, simplement comme des ascètes
solitaires, ou comme ceux qui se vouent uniquement à Dieu
alors qu’une des critiques majeures qui leur était adressée
était précisément qu’ils s’occupaient plus de lutter contre
leur âme que de s’abandonner à Dieu, comme le répètera
NaÏm al-Dîn Kubræ citant ÎallæÏ (14). Placer AÌmad flazælî,

(7) Parmi ces nombreux travaux, mis à part les études capitales et bien
connues d’Henry Corbin, signalons C. Ernst, Ruzbihan Baqlî, The Unveiling
of Secrets, Diary of a Sufi Master, Chapel Hill, 1997; C. Ernst, Rûzbihân
Baqlî, Mysticism and the Rhetoric of Sainthood in Persian Sufism,
Richmond, 1996; C. Ernst, «The symbolism of Birds and Flight in the
Writings of Rûzbihân Baqlî», in The Legacy of Mediaeval Persian Sufism,
edited by Leonard Lewisohn, Londres, 1992, p. 353-366; P. Ballanfat,
Rûzbehân, L’itinéraire des esprits, Paris, 2001; P. Ballanfat, Rûzbehân,
Le dévoilement des secrets, Paris, 1996; P. Ballanfat, Rûzbehân,
L’itinéraire des esprits, Paris, 2001; P. Ballanfat, Quatre traités inédits
de Rûzbehân Baqlî Shîrâzî, bibliothèque Iranienne vol. 51, Téhéran, 1998;
P. Ballanfat, «L’échelle des mots dans les ascensions de Rûzbehân Baqlî
de Shîrâz», in Le voyage initiatique en terre d’Islam. Ascensions célestes
et itinéraires spirituels, collectif sous la direction de M. A. Amir-Moezzi,
Publications de l’École Pratique des Hautes Études, Section des Sciences
Religieuses, éditions Peeters, Paris-Louvain, 1996; P. Ballanfat, «Ivresse
de la mort dans le discours mystique et fondements du paradoxe», in
BEO; P. Ballanfat, «Légitimité de l’herméneutique dans le commentaire
des traditions du Prophète de Rûzbehân Baqlî», Annales islamologiques
XXXI; P. Ballanfat, «Interprétations de la notion de ruse divine (makr)
dans la mystique musulmane» Mélanges offerts à Luce Lopez Baralt,
Tunis, 2001.
(8) Il l’évoque au détour d’une phrase pour porter un jugement déplacé
sur cette évolution qui devrait être simplement analysée pour ce qu’elle
est et ce qu’elle implique. S. Ruspoli se risque ainsi à dire: «D’une grande
liberté d’expression, souvent intrépide dans ses premiers traités
mystiques, son enseignement s’empâtera quelque peu avec l’âge et
commencera à se figer dans le marbre de la maîtrise et de l’édification
pieuse», Le traité de l’esprit saint, p. 33.
(9) Le traité de l’esprit saint, p. 18. On trouvera des éléments sur ces
questions qui ont joué un rôle important sur l’évolution de sa pensée
chez P. Ballanfat, Rûzbehân, l’ennuagement du cœur, p. 33 ss., 73 ss.
(10) Le traité de l’esprit saint, p. 19, 59.
(11) De même voir la traduction de la Risælat al-quds par P. Ballanfat,
L’itinéraire des esprits suivi du Traité de la sainteté.
(12) Pour toute cette difficile question voir P. Ballanfat, Quatre traités
inédits …, p. 91-131; Rûzbehân a par ailleurs consacré un traité entier à
la question de l’esprit prenant la peine d’en analyser les différents aspects
et de réfuter un certain nombre de théories sur la question, P. Ballanfat,
L’itinéraire des esprits, p. 49 ss.; signalons que cette question est au
cœur de sa conception de la sainteté, voir l’introduction de P. Ballanfat à
Rûzbehân, L’ennuagement du cœur.
(13) Quatre traités inédits … , p. 102, 129.
(14) Il critique ainsi à la fois les ascètes et les malæmatîs, NaÏm al-dîn
Kubræ, La pratique du soufisme, Nîmes, 2002, p. 78, 140; plus
généralement voir mon article, «Interprétations de la notion de ruse divine
(makr) dans la mystique musulmane» Mélanges offerts à Luce Lopez
Baralt, Tunis, 2001.
tude préliminaire, traduction annotée suivies d’un Commentaire de son «Lexique

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
du souf
© IFAO
©Attær, NaÏm al-Dîn Kubræ et Rºzbihæn dans la même filiation
de pensée montre un manque de rigueur dans l’analyse
des nuances entre les doctrines mystiques (p. 29). On ne
peut affirmer que l’expérience mystique en terre d’Islam
vise «une expérience de déification» ou que «Rûzbehân,
comme la plupart des soufis recherche une fusion spiri-
tuelle totale avec la Divinité» (p. 30), ce que Rºzbihæn prend
la peine de contredire à de très nombreuses reprises (15). Il
récidive en affirmant que le but des grands mystiques mu-
sulmans est la «theosis ou déification» (p. 133, et p. 211
où il parle «d’assimilation à l’esprit saint donc à Dieu»), ce
qui est contraire à la pensée de Rºzbihæn. De plus affirmer
que cette expérience ne se soucierait pas «d’un support
charnel, même idéalisé» (p. 30) est tout le contraire de la
tendance de Rºzbihæn qui insiste, contre les interprétations
spiritualisantes qu’il juge précisément prisonnières des doc-
trines chrétiennes de l’esprit saint, sur la participation du
corps à la vision, à l’expérience mystique de l’assomption
céleste, et sur sa spiritualisation, d’autant plus que l’inca-
pacité d’Iblîs à percer l’équivocité du corps est essentielle
pour comprendre le secret du mal (16). Ajoutons que les
visions du Dévoilement des secrets apportent un démenti
à l’affirmation de S. Ruspoli selon laquelle Rºzbihæn aurait
toujours cherché une «intuition de la beauté divine sans
visage définissable» (p. 31). L’expression «le Vivant qui
ne meurt pas» que S. Ruspoli attribue à Bis†æmî (p. 33)
est en fait tirée d’un verset du Coran (Cor., XXV, 58). La
notion d’iltibæs, amphibologie ou équivocité, ne se réduit
pas à ce que S. Ruspoli croit pouvoir appeler une expé-
rience de «théomorphose» (p. 36), elle est la structure de
l’ensemble de l’être et donc de la manière qu’a Dieu d’être
avec ses créatures dans la coïncidence et donc de se
connaître. Il revient d’ailleurs à plusieurs reprises sur cette
idée de «théomorphose spirituelle», affirmant que l’expé-
rience ultime du tawÌîd est de savoir que l’on est Dieu
(p. 55), ce qui, pour Rºzbihæn, est en réalité un effet de la
ruse divine qui se voile à cause de sa jalousie. La Risælat al-
quds n’a pas été écrite pour «l’élite des grands ‡ay≈s de la
voie de son époque dispersés dans le Dær al-islæm» (p. 39),
mais pour des maîtres peu instruits du Turkestan, à la de-
mande maintes fois répétées de son disciple Abº l-FaræÏ,
comme le rapporte une anecdote particulièrement précise
transmise par le petit-fils de Rºzbihæn (17). Certes on trouve
le motif de la perle chez AÌmad flazælî (p. 51 note 19),
mais, avant lui, ÎallæÏ avait utilisé ce motif, présent aussi
dans des sources chiites, que Rºzbehæn a repris, par l’inter-
médiaire de Wæsi†î, sous diverses formes pour ses récits
de création (18). L’ordre des mevlevis n’a pas été fondé par
le père de Íalæl al-Dîn al-Rºmî, qui aurait peut-être été
d’ailleurs affilié à l’ordre kubrawî (p. 61). On serait même
tenté de penser que l’ordre a vraiment été institué après la
mort de Rºmî par ses successeurs, comme la ritualisation
du samæ©. L’affirmation de S. Ruspoli selon laquelle ÎæfiÂ
était affilié à l’ordre de Rºzbihæn, reprise d’Henry Corbin qui
s’entoure, lui, de beaucoup de précautions, ne peut être
BCAI 19 – 2003 40
 (2003) Ruspoli Stéphane : Le traité de l’esprit saint de Rûzbehân de Shīrâz. Ét
isme», recensé par P. Ballanfat
 2026 BCAI en ligne
prise qu’au conditionnel car rien ne le prouve jusqu’ici. Ce
n’est pas par «l’amour divin», traduction malencontreuse
de ©i‡q (p. 73), que le mystique atteint Dieu chez N. Kubræ.
Pour celui-ci, cet amour fervent qui s’enracine dans l’amour
tout à fait créaturel, comme il le rapporte dans ses expé-
riences personnelles, est en soi le sommet d’une relation à
Dieu qui confine à la folie (19). Le «monde sans couleur»
n’est pas chez N. Kubræ et Simnænî «la réintégration de la
conscience du mystique dans l’unicité primordiale indiffé-
renciée» (p. 78). Ces deux auteurs de la tradition kubrawî
sont précisément ceux qui associent une couleur à la fin de
l’itinéraire spirituel, vert chez Simnænî, et tantôt vert tantôt
couleur de l’air chez Kubræ (20). La notion d’homme parfait
n’est pas présente chez Rºzbihæn qui est étranger à cette
tradition de pensée, contrairement à ce que dit S. Ruspoli
(p. 91). Il faudrait étayer l’idée que le rosier, absent comme
la rose du texte coranique, serait «dans le soufisme orien-
tal» «un substitut idéalisé de la théophanie du Buisson
ardent», comme l’affirme l’auteur (p. 94). Le nombre des
centres subtils ne se réduit pas à six dans le soufisme
comme l’affirme l’auteur (p. 105), il varie beaucoup de quatre
à une dizaine suivant les auteurs et les époques (21). Parler
de «l’homme de lumière» (p. 117) à propos de Rºzbihæn,
en transposant abusivement une doctrine kubrawî, ne cor-
respond pas à sa compréhension de l’expérience spirituelle.
On ne peut considérer que Rºzbihæn conjugue les «thèmes
dominants de l’épopée mystique des oiseaux de ‘Attâr»
suggérant ainsi une influence de l’un sur l’autre, comme
croit pouvoir l’affirmer l’auteur (p. 122). Le Nirvana ne peut
avoir la même signification que le fanæ’, car il ne se situe
pas dans la même structure doctrinale (p. 131). Rºzbihæn
ne conçoit par l’Esprit comme «l’autre lui-même de Dieu»
avec lequel celui-ci s’entretient (p. 142), il insiste au contraire

(15) Voir sur ce point la question de la coïncidence (ma‘iyya) largement
discutée dans mon Rûzbehân, L’itinéraire des esprits, p. 13 ss.
(16) Voir sur ce point mon Rûzbehân, L’itinéraire des esprits, p. 17 ss.,
61, 81-2, 86 ss.; Quatre traités inédits…, p. 111 ss., 127-8, 158 ss.
(17) Rûzbehân, L’itinéraire des esprits, p. 11-3.
(18) Pour les références, voir Rûzbehân, L’itinéraire des esprits, p. 75
ss.
(19) P. Ballanfat, N. Kubrâ. La pratique du soufisme, Nîmes, 2002,
p. 78-106; pour le symbolisme des ailes et de l’oiseau chez Rºzbihæn, il
aurait été utile de citer l’article de C. Ernst, «The symbolism of Birds and
Flight in the Writings of Rûzbihân Baqlî»; et pour les ailes chez N. Kubrâ,
La pratique du soufisme, p. 72-75.
(20) Henry Corbin, L’homme de lumière dans le soufisme
iranien, Chambéry, 1971; H. Corbin, En islam iranien, Paris, 1971, vol. III;
Jamal Elias, «A kubrawî Treatise on Mystical Visions: The Risâla-yi
Nûriyya of ‘Alâ ad-dawla as-Simnânî», in Muslim World 83, 1, 1993,
p. 68-80.; Jamal Elias, The Throne Carrier of God, Albany, 1995; et
mon article «Les couleurs des lumières dans l’ordre kubrawî», Pris-Ma,
Recherches sur la littérature d’imagination au Moyen Âge, Université de
Poitiers, Automne 2003.
(21) G. Gobillot et P. Ballanfat, «Le cœur et la vie spirituelle chez les
mystiques musulmans», in Connaissance des religions, janv.-sept. 1999.
ude préliminaire, traduction annotée suivies d’un Commentaire de son «Lexique

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
du souf
© IFAO
sur le fait que l’esprit est créé (22). Enfin, contrairement à ce
qu’affirme S. Ruspoli, NaÏm al-Dîn Kubræ n’est pas un
disciple de Khizr, personnage tellement absent chez lui, qu’il
ne le cite d’ailleurs très vite que dans l’un de ses traités (23).

Il y a un grand nombre d’erreurs de traduction notable
dont l’énumération complète est totalement impossible.
Parfois il ne s’agit que d’inexactitudes ou d’expressions
discutables, en particulier dans le choix des termes corres-
pondants en français, comme, par exemple, employer le
terme d’âme passionnelle (p. 64), la notion de passion ayant
une place très particulière dans la pensée de Rºzbihæn. Il
désigne l’esprit ou l’intelligence comme des hypostases
(p. 47), affirmant que pour Rºzbihæn l’esprit du mystique
est «l’hypostase incarnée» (sic) de l’esprit saint, ce qui
est particulièrement mal venu (p. 44), terme qu’il reprend
aussi pour désigner les hommes (p. 131). Il traduit le terme
très hallajien de ©ayn al-Ïam© par «source de la réunion»
(p. 54), alors qu’il s’agit plutôt de la réunion même, ou
encore comme on a pris l’habitude de la traduire de l’union
ou réunion substantielle. Une autre traduction gênante est
celle de «coutumes de Dieu» pour a≈læq Allæh (p. 115, 135),
ce qui ne convient à l’évidence pas, notamment pour tra-
duire ce fameux propos ta≈allaqº ou taÌaqqaqº bi-a≈læq
Allæh; ici, en revanche, on pourrait envisager l’idée d’une
sorte de théomorphose, selon le terme employé à plusieurs
reprises par S. Ruspoli. Un dernier exemple sera la traduc-
tion de ©ilm ladunnî par «science innée», ce qui fait croire
qu’il s’agit d’une science déjà présente en l’homme alors
qu’il s’agit d’une science révélée par Dieu qui prend son
origine précisément «chez Dieu». Le plus souvent il s’agit
d’omissions qui affectent malheureusement le texte origi-
nal. Ces omissions peuvent concerner des passages entiers,
comme dans la traduction du lexique technique où un grand
nombre de notices ont été supprimées (24). Donnons un
autre exemple de ces omissions et erreurs de traduction,
parmi tant d’autres: «et en un langage indicible, chacun
entreprit de raconter à son voisin le plus proche la souf-
france de l’exil. Aussi quand il arrive à certains de se
délecter des sucs (provenant des racines) des passions,
aussitôt les malheureux oiseaux se retrouvent captifs entre
les quatre murs des natures élémentaires.», où il manque
la fin du passage en question (p. 189) (25). Pourtant ces
notices s’éclairent les unes les autres, si bien que cette
déperdition nuit à l’ensemble. Ce parti pris est d’autant
moins compréhensible que l’auteur ajoute au lexique de
Rºzbihæn des définitions d’ Ibn ©Arabî ou de SarræÏ, ce qui
peut effectivement être utile à une approche comparative,
ou bien ses définitions personnelles. Il aurait mieux valu
traduire l’intégralité de ce lexique sans omettre certaines
notices ni des phrases faisant partie des définitions. Il peut
encore s’agir de vraies erreurs de traductions, comme par
exemple: «muræba†a rabt-i qulºb-ast dar mumkinæt-i fiayb
ba-na‘t-i nigaristan dar mir’æt-i taÏallî» traduit ainsi: «C’est
le rattachement des cœurs parmi les êtres invisibles quand
ils s’observent dans le miroir de la théophanie».
BCAI 19 – 2003 41
 (2003) Ruspoli Stéphane : Le traité de l’esprit saint de Rûzbehân de Shīrâz. É
isme», recensé par P. Ballanfat
 2026 BCAI en ligne
Le plus grave reste les énormes erreurs d’interpréta-
tion qui manifestent à la fois l’ignorance des travaux récents
sur Rºzbihæn et le manque de souci de rigueur dans l’ana-
lyse. Parmi celles-ci il y a par exemple le fait de placer l’amour
créaturel (©i‡q) au-dessus de l’amour (maÌabba) qui est un
attribut de Dieu pour Rºzbihæn (p. 29). S. Ruspoli consi-
dère que la doctrine de Rºzbihæn culmine dans l’identification
et la fusion avec Dieu comme nous l’avons signalé précé-
demment. Dans cet ordre d’idée, il affirme que, selon
Rºzbihæn, «l’Esprit vient de Dieu, il est Dieu, il demeure en
Dieu et par Lui» (p. 49) s’extasiant sur sa ressemblance
avec la tradition patristique grecque. En fait le chapitre
(V:85) invoqué par l’auteur pour motiver ses dires ne
contient rien de tel, et ceci est tout à fait contraire à l’idée
que Rºzbihæn se fait de la coïncidence avec Dieu comme
de la fin de l’itinéraire spirituel qui est l’alternance perma-
nente de l’ignorance et de la connaissance. Mis à part que
S. Ruspoli ne comprend pas la notion de l’iltibæs, dont il ne
perçoit pas même l’importance, la complexité et l’évolution
dans la doctrine de Rºzbihæn, il commet deux erreurs
énormes d’interprétation sur la pensée de ce mystique qui
proviennent d’erreurs de traduction et de cette confusion
mystico-ésotériste qui s’autorise à fondre toutes les doc-
trines mystiques dans une conception unique. La première
erreur est celle qui conduit S. Ruspoli à exalter l’idée que
Rºzbihæn aurait assimilé Adam et sa création à une rose, et
à fonder toute sa compréhension de ce mystique sur cette
idée erronée. Certes le motif de la rose, qui renvoie d’ailleurs
avant tout à une tradition prophétique qui associe la rose
rouge à la majesté, est présent chez Rºzbihæn, ce qui n’est
guère étonnant pour quelqu’un qui habitait Ωîræz et qui conce-
vait l’expérience mystique comme la perception des secrets
divins sous la forme de symboles qui forment des stéréo-
types mystiques autant que poétiques. Toutefois, si la rose
est la perception sous laquelle la majesté de Dieu, ou
d’autres choses telles que l’amour incréé, la beauté
créaturelle, ou encore l’invocation, se laissent percevoir par
la vue corporelle du mystique, il n’est en revanche jamais
question chez Rºzbihæn de ce motif pour expliciter la création
d’Adam, le sens de l’existence, le mystère du mal, etc., toutes
questions qui sont profondément inscrites au cœur de sa
pensée. Ce qui pousse Iblîs à ne pas reconnaître Adam, ce

(22) Il se réfère d’ailleurs à un hadîÚ contesté pour fonder l’idée que
l’esprit, c’est-à-dire, pour lui, l’esprit muhammadien, fut le premier créé,
L’itinéraire des esprits, p. 137 ss.
(23) NaÏm al-dîn Kubræ, La pratique du soufisme, p. 131.
(24) Il s’agit des numéros 364, 365, 369, 370, 373, 383, 386, 389,
402, 409, 417, 425, 426, 427, 429, 430, 439, 457, 458, 461, 516, 518,
521, 522, 524, 526, 543, 1296, 1297, 1303, 1310, 1320, 1328, de
l’édition d’Henry Corbin du Sharh-i shathiyyât.
(25) Texte de l’édition critique: «wa ba zabæn-i bî zabæn dard-i hiÏræn-i
‡ihra-yi yær bæ yær ba-gºyad. Pas agar az ‘urºq-i ‡ahawæt mutalaƒƒî∂
‡awad maÌbºs-i ‡ahær dîwær-i †abæ’i‘ æyad wa az †ayaræn-i hawæ-yi azal
bæz mænad», Risælat al-quds, p. 29.
tude préliminaire, traduction annotée suivies d’un Commentaire de son «Lexique

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
du souf
© IFAO
n’est pas «la rose adamique» (gul), comme croit le voir
S. Ruspoli, mais l’argile d’Adam (gil), point que de très nom-
breux mystiques, comme N. Kubræ par exemple, reprennent,
mais qui, chez Rºzbihæn, est intimement lié au problème de
la nature équivoque de l’être, notamment du corps (26).
S. Ruspoli pour sa compréhension s’appuie sur des pas-
sages du Ωarh-i ‡atÌiyyæt dont il fait une lecture et une
traduction erronées. Il traduit ainsi, par exemple, ce pas-
sage (27): «On a dit également (à propos de la création
d’Adam) que: Dieu a créé une rose et que cette rose pri-
mordiale est placée sous le trône (du Miséricordieux)» et,
plus loin, «Hélas Iblîs si tu avais su reconnaître «la rose
d’Adam» tu aurais assimilé la terre nourricière de son éter-
nité» (p. 113). Il est vrai que le mot persan est ambigu,
mais le contexte ne laissait que peu de doute. Il restait en-
core possible, pour vérifier, de consulter la version arabe
dans le Man†iq al-asrær. L’auteur se serait alors rendu compte
de son erreur, qui le conduit à méconnaître entièrement le
rôle capital chez Rºzbihæn, et chez ÎallæÏ, de la notion de
l’argile et de la corporéité. Le texte arabe donne en effet:
«qîla min al-†în allaƒî taÌta al-©ar‡», et plus loin: «law ©arafa
tînahu akala turæb qadamihi» (28). Il traduit aussi un pas-
sage de la Risælat al-quds (29), avec des fautes de traduction
éloquentes, de cette façon: «Alors que les esprits des fils
d’Adam reposaient encore dans la rose adamique et les
fiancées de ces esprits (leurs corps) restaient consignées
à l’intérieur de leurs matrices» (p. 189). Cette erreur de
traduction a ainsi un effet particulièrement néfaste pour
l’interprétation de cette question cruciale qui explore le pro-
blème du mal, et le lien entre celui-ci et l’expérience mystique
à partir du double cas de ÎallæÏ et d’Iblîs (30).

L’autre erreur majeure concerne la notion d’unification
que j’ai déjà rapidement évoquée. S. Ruspoli croit pouvoir
affirmer que le sommet de l’expérience spirituelle chez
Rºzbihæn est l’unification avec Dieu, l’identité avec Dieu,
qu’il trouve dans l’utilisation par Rºzbihæn du terme ittiÌæd.
En effet, Rºzbihæn emploie ce mot mais pas pour désigner
la fin de l’itinéraire. Il considère qu’il s’agit d’une étape sur
la voie de la réalisation spirituelle, et il rejoint ainsi en quelque
sorte les réserves faites par de nombreux mystiques, dont
Ibn ©Arabî, à l’égard de cette idée. Dans l’ennuagement du
cœur, il explique que l’ittiÌæd, qu’il divise en trois parties,
extinction, surexistence, union substantielle, est l’avant-
dernière station avant la réalisation spirituelle complète. Il
la désigne comme le plus grand voile possible dans la voie
de la connaissance mystique. Il s’agit donc de le dépasser
pour atteindre la vraie connaissance mystique qui est l’al-
ternance ininterrompue à jamais de l’ignorance et de la
connaissance (31). Ailleurs, il explique mieux en quoi consiste
ce voile. Lorsque Dieu se manifeste au mystique par la
beauté, celui-ci voit en lui-même les lumières de la condi-
tion seigneuriale et il reste prisonnier de cette vision et de
l’ivresse qu’elle provoque, si bien qu’il ne voit plus que lui-
même, s’exclame comme Hallâj «je suis le Réel», et se
laisse prendre au piège de l’unification. Il perd alors Dieu (32).
BCAI 19 – 2003 42
 (2003) Ruspoli Stéphane : Le traité de l’esprit saint de Rûzbehân de Shīrâz. Étu
isme», recensé par P. Ballanfat
 2026 BCAI en ligne
L’unification est ainsi un leurre provoqué par la ruse de Dieu
qui protège son exclusivité à pouvoir affirmer sa propre
unicité. C’est ainsi que Rºzbihæn peut construire, sur les
bases de l’iltibæs et du makr, cette notion de coïncidence (33)

par laquelle il essaie de dépasser la contradiction pathé-
tique qui confine à la tragédie dans laquelle se débat ÎallæÏ,
témoin sincère de Dieu qui sent que son témoignage porte
atteinte à l’unicité de celui qu’il veut exalter et le conduit à
la résolution tragique par excellence, la mort. Méconnaître
ce caractère éminemment tragique de la quête spirituelle
dans la mystique musulmane en particulier chez les
Bagdadiens conduit à s’interdire de comprendre quoi que
ce soit aux élaborations théoriques si complexes de ces
mystiques pour s’enfermer dans un ésotérisme où ne règne
que la confusion et certainement pas l’analyse.

P. Ballanfat
Université Lyon III
(26) Je renvoie pour toutes ces questions globalement à mes ouvrages
déjà cités sur Rºzbihæn dont des chapitres traitent abondamment.
(27) «Gufta-and  ki az gilî (et non gulî) biy-æfarîd ki æn gil (et non gul) az
zîr-i ©ar‡», ce passage est immédiatement précédé d’un verset coranique
avec son explication par Rûzbehân qui ne laissait pourtant aucune
ambiguïté: «guft: «innî ≈æliqun ba‡aran min †în» ya©nî az †în-i ard-i
qurb»; la suite est celle-ci dans le texte: «agar gil-i (et non gul-i) Ædam
ba-‡inæ≈tî, ≈æk-i qadam-ash ba-≈ºrdî», ΩarÌ-i Ωa†Ìiyyæt, p. 526,
paragraphe 1011.
(28) Ms. L. Massignon, fol. 108b-109a.
(29) Texte de l’édition critique: «wa ba-dæn ki rºh-i banî Ædam ÷ºn dar
gil-i Ædam (et non gul-i Ædam) ba-nahædand wa ‘aræ’is-i arwæÌ dar æn
ma©ædin maÌbºs kardand», Risælat al-quds, p. 28-29.
(30) Pour tout cela, voir mon Quatre traités inédits … , p. 158 ss.
(31) L’ennuagement du cœur, p. 170.
(32) Ceci laisse entrevoir une critique de ÎallæÏ comme de Bistæmî sur
des bases comparables à celles d’Ibn ©Arabî, Ma‡rab al-arwæÌ, p. 251,
et pour Bistæmî, p. 284.
(33) C’est un point que j’ai longuement discuté en suggérant une possible
postérité de celui-ci chez Ushnuwî dans mon Rûzbehân, l’itinéraire des
esprits, p. 13 ss.
de préliminaire, traduction annotée suivies d’un Commentaire de son «Lexique

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



