
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO 
de Prémare Alfred-Louis, Les fondations de l’islam. Entre écriture et histoire [Françoise Micheau]

Prémare Alfred-Louis de
Les fondations de l’islam.
Entre écriture et histoire

Le Seuil, Paris, 2002. 14 x 20 cm, 2002.

Les débuts de l’islam font actuellement l’objet d’im-
portants renouvellements: la précédente livraison du Bulletin
critique des annales islamologiques a rendu compte des
récentes publications sur la biographie de MuÌammad (1)

et de l’approche originale de Jacqueline Chabbi dans Le
seigneur des tribus. L’islam de Mahomet (2)

Le livre d’Alfred-Louis de Prémare s’inscrit dans ce
courant qui tente de mieux comprendre les conditions dans
lesquelles s’est formé, au début du VIIe siècle, un mouve-
ment politique et religieux qui a été propulsé à la tête d’un
immense empire et a progressivement inscrit ses doctrines
et ses pratiques dans un corpus de textes devenu référence
pour tous les croyants musulmans. Le choix du pluriel, les
fondations de l’islam, se réfère – par opposition à
l’affirmation d’une fondation initiale unique – à ce long pro-
cessus. Or cette histoire ne nous est accessible qu’à travers
des écritures élaborées en contexte islamique, et tardive-
ment de surcroît sous cette forme particulière de
consignation que sont les a≈bær, d’où le sous-titre du livre,
entre écriture et histoire.

Cette expression est reprise comme titre du chapitre
liminaire: l’auteur y expose la contrainte qui pèse sur tous
ceux qui s’intéressent aux origines de l’islam, à savoir s’en
remettre à des sources historiographiques islamiques, tar-
dives et unilatérales, en l’absence de données épigraphiques
et archéologiques dans le Hijâz des VIe-VIIe siècles. Il admet
ces textes (3), mais se propose d’accorder toute leur impor-
tance aux sources externes, non-musulmanes qui n’ont sans
doute pas été suffisamment exploitées et qui, pourtant,
peuvent nous aider à déplacer et à élargir notre angle de
vue. Face aux difficultés, voire à l’impossibilité, d’écrire une
biographie de Muhammad, l’auteur estime qu’il n’est pas
«besoin de passer par l’écriture d’une ‘biographie’ de Mu-
hammad’ pour comprendre et présenter les origines de
l’islam» (p. 30) et se propose d’ «appréhender quelques
éléments de ce qui a présidé à l’avènement et à la constitu-
tion de l’islam» (ibid.)

Le projet, ainsi modestement défini, vise à éclairer l’his-
toire des débuts de l’islam en dépassant les limites
habituellement imparties à une telle histoire, en rompant avec
un processus chronologique d’exposition, en recherchant les
convergences entre sources internes et sources externes,
en cherchant à décrire un milieu et non à présenter une
pensée religieuse. L’ouvrage s’organise autour de trois gran-
des parties: les marchands, les conquérants et les scribes,
non point qu’il s’agirait là de trois groupes sociaux distincts
ayant présidé aux destinées de l’islam naissant, mais parce
que ces trois approches permettent à l’auteur de situer les
Arabes dans le contexte du Proche-Orient de l’époque.
BCAI 19 – 2003 36
 (2003) Prémare Alfred-Louis de : Les fondations de l’islam. Entre écriture et h
2026 BCAI en ligne
Contre l’image désuète de bédouins surgis brusque-
ment de leur péninsule, A.-L. de Prémare souligne, dans la
première partie intitulée «les marchands» (p. 33-81), que,
dès avant la conquête, des Arabes étaient installés dans
tout le Proche-Orient et que des relations commerciales ré-
gulières s’étaient nouées entre la Péninsule et les régions
septentrionales. En s’appuyant sur un certain nombre d’anec-
dotes mettant en scène des marchands – on retiendra, par
exemple, celle du futur calife ©Umar faisant avaler son or à
sa chamelle pour échapper à la taxation à l’entrée en Pales-
tine –, il conclut que «les premières conquêtes islamiques
furent dirigées par des hommes d’Arabie, principalement
des Quray‡, qui, pour la plupart, étaient déjà en contact
habituel avec les différentes contrées du Proche-Orient»
(p. 80). En d’autres termes, les voies de conquête avaient
été préparées par les routes commerciales et les hommes
qui les empruntaient.

Dans une longue deuxième partie intitulée «les conqué-
rants» (p. 83-224), A.-L. de Prémare propose une fresque
de la conquête, en commençant par la période de Yathrib-
Médine qu’il caractérise en ces termes: «La création d’une
confédération centrée sur une action militaire au service
d’une conquête fut l’élément premier et originel de la fonda-
tion de l’islam» (p. 86). Cette perspective le conduit à réviser
la lecture de la «Constitution de Médine» qu’il préfère ap-
peler la «charte de Yathrib» pour montrer qu’elle concerne
une confédération (umma) de nature politique soudée par
l’adhésion au prophète d’Allâh afin de garantir l’efficacité
de l’effort de guerre commun (Ïihæd ou qitæl) contre l’en-
nemi (kæfir, à entendre comme réfractaire). On le voit, la
réflexion de l’auteur vise à décaper le vocabulaire des sens
religieux qui lui ont été donnés postérieurement. Les chapi-
tres suivants, sur la ridda, puis sur la conquête de la Syrie,
de Jérusalem, de la Haute-Mésopotamie, de la Perse et de
l’Égypte, montrent comment ont été posées les «assises
politiques et militaires de la umma» (p. 126). Il ne s’agit en
rien d’une histoire événementielle des conquêtes – suppo-
sée connue dans ses grandes lignes – mais d’une mise en
perspective à partir de l’analyse d’un certain nombre de
récits islamiques traditionnels, des a≈bær à l’aspect sou-
vent anecdotique, et aussi de quelques passages puisés
dans des sources externes, principalement chrétiennes. Le
dernier texte cité, la biographie de ©Amr ibn al-©Æs rappor-
tée par Ibn ©Asækir est exemplaire du propos général
développé par A.-L. de Prémare. Le général conquérant de
l’Égypte, convoqué sans doute devant Cyrus, présente

(1) Compte rendu par A.-L. de Prémare des ouvrages der U. Rubin et
H. Motzki, p. 33-41.
(2) Compte rendu par Chr. Robin, p. 15-20.
(3) Il écrit , par exemple, p. 302: «Je ne sais quel degré de confiance
nous devons accorder aux récits de la Tradition islamique – notre unique
source en la matière – concernant l’activité des scribes de Médine. Au
moins pouvons-nous les examiner avec un peu d’attention.»
istoire, recensé par Françoise Micheau
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
lui-même un véritable plaidoyer pour expliquer la conquête.
Or, commente A.-L. de Prémare, «le nœud de son argu-
ment est la situation des Arabes. Avant la venue de leur
prophète, ils étaient misérables et sans loi. Le prophète leur
donna enfin des lois, qu’il fit triompher par les armes. Les
Arabes s’inclinèrent. Devenus un peuple fort, ils viennent
maintenant revendiquer leur place et leur part des richesses
dont jouissent les autres, et ils le font par la conquête»
(p. 224). En l’absence de toute trace d’apologétique reli-
gieuse, dans le discours de ©Amr comme dans la réponse
du général byzantin, la conquête arabe relève bien de l’affron-
tement militaire entre deux pouvoirs rivaux, l’un ancien,
l’autre nouveau, au Proche-Orient.

Après les marchands et les conquérants, viennent «les
scribes». Cette troisième partie (p. 225-340) s’ouvre par
trois chapitres sur les usages de l’écriture arabe avant l’is-
lam, principalement en milieu chrétien. Le rôle de Îîra, et
des scribes de ses monastères, apparaît capital. Dépas-
sant le seul problème de l’origine de l’écriture, A.-L. de
Prémare met en relief l’existence d’un vocabulaire arabe,
voire de textes religieux en langue arabe, dont se nourriront
par la suite le Coran et la Tradition. «Aussi pouvons-nous
faire l’hypothèse qu’il existait au début du 7e siècle, sinon
des traductions de livres bibliques entiers, au moins des
florilèges en arabe de citations de la Bible et d’autres tex-
tes parallèles des apocryphes juifs et chrétiens» (p. 269).
Toutes ces pages, qui visent à insérer l’islam et la mise en
écriture de ses textes fondateurs dans l’ensemble des
conditions qui ont présidé à leur élaboration sont parmi les
plus fortes et les plus originales de l’ouvrage.

La suite de ce chapitre concerne la mise en écriture
du Coran et la collecte des hadîths. Puisant dans la Tradi-
tion musulmane des récits multiples, divergents voire
contradictoires, A.-L. de Prémare convainc aisément lors-
qu’il conclut: «La mise en place des corpus scripturaires
islamiques - Coran et Hadîth - fut donc une opération
complexe et progressive» (p. 339). Si l’histoire de leur éla-
boration reste entourée d’incertitudes, encore que la
communauté croyante ait très vite établi un schéma général
couramment répété par la suite, le jeu même de la trans-
mission des traditions laisse aisément entrevoir que ces
textes ont été codifiés dans une atmosphère de conflits entre
des courants politiques antagonistes, et que les compilateurs
ont souvent livré, indirectement, les interrogations de la
nouvelle communauté à l’égard des schémas explicatifs
simplificateurs en train de se fixer.

En particulier, A.-L. de Prémare estime que la consti-
tution du Coran relève, dès l’époque de Yathrib/Médine,
d’un contexte où la proclamation orale n’est pas séparable
de la mise en forme écrite et de la répétition liturgique, ce
qui le conduit à «nuancer sérieusement ce que dit J. Chabbi
de “l’oralité” à propos du Coran» (p. 280, n. 5). «Nous ne
sommes pas ici dans un univers de traditions orales, mais
dans un univers de scribes compositeurs» écrit-il plus loin
(p. 312). En d’autres termes, dans un univers proche-oriental
BCAI 19 – 2003 37
9 (2003) Prémare Alfred-Louis de : Les fondations de l’islam. Entre écriture et h
 2026 BCAI en ligne
déjà profondément travaillé par des courants religieux mono-
théistes, les «scribes de l’islam» placèrent leurs Écritures
en position de concurrence et de polémique tout en se ré-
clamant de leur prestige.

Le livre se termine par deux importantes annexes: la
première (p. 343-394) présente les sources utilisées dans
le cours du texte. Ces notices, au nombre de 66 et classées
par ordre alphabétique, offrent des renseignements biogra-
phiques et bibliographiques commodes, mais sans grande
portée critique.

La seconde est beaucoup plus neuve: 57 courts pas-
sages sont traduits, ou retraduits, par A.-L de Prémare, à
partir de diverses langues (sauf pour l’arménien, l’hébreu et
le guèze où des traductions antérieures sont utilisées); pré-
sentés selon l’organisation générale du livre, ils en illustrent
le propos de manière riche et originale (et le système de
renvoi renforce cette complémentarité). Relevons, entre autres
exemples, les notices sur les activités des marchands
qurayshites en Syrie; le sermon prononcé par Sophronios,
patriarche de Jérusalem, pour la fête de Noël en 634; des
fragments d’apocalypse juive annonçant les «guerres de
destruction … des enfants d’Ismaël»; la mention de la ca-
pitation (gzîtâ) dans la chronique syriaque de Zuqnîn sous
l’année 691 apr. J.-C.; le récit arménien, rédigé vers 660, de
la prise de Dwin par «l’armée dévastatrice des Ismaélites»;
la légende des trois filles de Yazdagird emmenées captives à
Médine; les inscriptions arabes du Néguev; les récits diver-
gents de la tradition musulmane sur la collecte du Coran.

La richesse du livre d’A.-L. de Prémare réside bien
dans l’ampleur et la variété des données textuelles, externes
et internes, sur lesquelles il s’appuie pour décrire, dans un
style clair, dépourvu de toute emphase inutile, le contexte
religieux, scripturaire et culturel du Proche-Orient dans lequel
s’inscrivent les fondations de l’islam. Une fois le livre
refermé, le lecteur ne peut manquer de s’interroger: quel
statut accorder aux fondations scripturaires musulmanes
entre écriture et histoire? A.-L. de Prémare affirme, dans la
dernière page du livre (p. 340), qu’elles «ne sont pas à
considérer indépendamment de l’ensemble des conditions
générales qui ont présidé à leur élaboration au cours des
deux premiers siècles de l’hégire», et il invite à «percevoir
plus finement ce [qu’elles] peuvent avoir de spécifique par
rapport aux sources auxquelles elles se sont abreuvées.»
Il invite à une recherche future dont on devine bien toute la
fécondité. Cependant une telle évaluation théologique et
spirituelle de la religion musulmane, et de ses textes fonda-
teurs, ne peut laisser de côté les interrogations, historiques,
linguistiques, anthropologiques, sur la nature même de ces
textes, sur le contexte de leur production, sur les modalités
du passage de l’oralité à l’écriture, sur le milieu de récep-
tion, ou encore sur la construction d’un «imaginaire»
musulman, sur le recours au discours de type mythologique
ou hagiographique.

Françoise Micheau
Université Paris I – Panthéon-Sorbonne
istoire, recensé par Françoise Micheau
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



