
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19 
© IFAO 2
Pansier F.-J. et Guellaty K., Le droit musulman [Éric Chaumont]

Pansier F.-J. et Guellaty K.,
Le droit musulman

P.U.F. Paris, 2000 (coll. «Que sais-je?», nº 702).
18 cm, 127 p.

Rares sont les ouvrages vis-à-vis desquels le recen-
seur se sent soudainement le droit de renoncer à toute
réserve et de dénoncer tout de go le charlatanisme de leurs
auteurs. C’est ici le cas. Comment les responsables de la
vénérable et si utile collection «Que sais-je?» d’une mai-
son d’édition aussi sérieuse que les P.U.F. ont-ils pu accepter
de publier une telle catastrophe alors qu’en général les
ouvrages concernant l’islam qu’elle publie sont de bonne
qualité? Mystère.

Voici pêle-mêle quelques-unes des erreurs élémen-
taires, inexactitudes et autres aberrations présentes dans
cette chose. La ‡ahæda ne se traduit pas par: «Je crois
qu’il n’y a de Dieu qu’Allah et je crois que Mohamed (sic)
est le messager de Dieu» (p. 5), a‡hadu signifie «j’atteste»
ou «je témoigne»; ce qui détermine une religiosité qualita-
tivement différente d’une religion où l’on croit. Même page:
«Le terme Islam (sic) est utilisé pour désigner l’ensemble
des adeptes de la religion musulmane...»; non, le terme
islam désigne la religion dont les adeptes forment la umma
(et non la «Omna», p. 10 deux fois). La description du mi-
lieu qui vit naître la vocation de MuÌammad (p. 6-7) est
aberrante: sa prédication a débuté dans un centre urbain
policé et sédentaire, La Mecque, dont la principale activité
était le commerce, et non dans un milieu caractérisé par un
nomadisme «se tenant à l’écart de la civilisation». Les
«Ançar» (al-anÒær) ne désignent pas les «partisans de La
Mecque» du Prophète, ces «alliés» sont au contraire les
Médinois qui s’allièrent à MuÌammad et les «Mohadjroun»
(sic), les MuhæÏirºn, ne sont pas «les gens de Médine»,
ce sont au contraire les «émigrants» mecquois qui accom-
pagnèrent MuÌammad lors de la hiÏra de La Mecque à
Médine (p. 10). Cela s’apprend, en principe, lors d’une toute
première initiation à l’islam... Pour ce qui est des tribus juives
de Médine qui refusèrent d’embrasser l’islam (p. 10),
MuÌammad ne se contenta pas d’en expulser deux (les
Banº Qaynuqæ¢ en 624 et les Banº Na∂îr en 625), il en fit
exterminer une troisième (les Banº QurayÂa en 627). Le
prophète était orphelin de père (yatîm) et non pas orphelin
(p. 8); il ne s’est par ailleurs jamais déclaré «l’ange de
Dieu» (p. 9). Il est tout simplement faux d’écrire que dans
les «États souverains de confession musulmane» (dont
les A. dressent la liste p. 19), la «législation se confond
pour l’essentiel avec la Charia»; la référence à la Ωarî¢a
dans ces pays est, à deux ou trois exceptions près (Soudan,
Iran, Mauritanie), le plus souvent formelle; les droits en
vigueur étant d’inspiration occidentale dans la grande ma-
jorité de leurs secteurs. Dire du Coran «qu’il revêt un
caractère pragmatique» (p. 25) dégagé de tout matériau
de facture théologique est une absurdité que seule l’igno-
BCAI 19 – 2003 33
(2003) Pansier F.-J. et Guellaty K.: Le droit musulman, recensé par Éric Chaum
026 BCAI en ligne
rance permet. Écrire de la Sunna: «Néanmoins, Mohamed
(sic) étant considéré comme infaillible, on place générale-
ment la Sunna à égalité de valeur avec le Coran et non à la
seconde place» (p. 27) est une hérésie scientifique, d’un
côté, et, de l’autre, dogmatique pour les musulmans. D’une
part, la valeur normative de la Sunna du prophète est éta-
blie par le Coran auquel elle est toujours restée subordonnée
d’un point de vue théorique, d’autre part le dogme de l’in-
faillibilité du prophète était bien loin de faire l’unanimité. Il
est encore faux d’affirmer «que les divergences entre eux
[les «rites»] sont cependant assez limitées»: il s’agit là
d’un vieux mythe orientaliste auquel plus aucun spécialiste
n’adhère. Les quelques lignes consacrées aux origines de
l’islam et du sunnisme (p. 82) sont époustouflantes de
ridicule; on y apprend notamment que «l’Islam est essen-
tiellement caractérisé par un ensemble de règles désigné
globalement sous le nom de Sunna et fixé par les quatre
premiers califes...»!

Quelques erreurs monumentales de translittération:
l’accord unanime de la communauté ne se dit pas «Idjimâ»
en arabe, ni ne vient «du verbe actima» (l’iÏmæ¢ est le
nom verbal du verbe aÏma¢a; les quelques développements
relatifs à l’iÏmæ¢‘ qui suivent n’ont tout simplement aucun
sens, p. 27-8). Le raisonnement analogique ne se dit pas
«qyya», ni n’est «dérivé du verbe gaya» (p. 28): le mot
qiyæs est en revanche dérivé du verbe qæsa. J’imagine que
derrière l’énigmatique «Izak Abou Hanafa», il faut recon-
naître al-Nu‘mæn b. Ÿæbit Abº Îanîfa et que «le rite chaffiste»
désigne l’École ‡æfi¢ite (al-Òæfi¢iyya)? Selon toute vraisem-
blance, le «mothassib» (p. 34) doit être le muÌtasib.
Derrière l’étonnant «Bit El Mal», on reconnaît, amusé, le
bayt al-mæl, soit le Trésor Public. Le serment d’anathème
n’est pas le «liam» (p. 73) mais le li¢æn. La fatha ne se
récite pas (p. 68) puisqu’il s’agit d’une voyelle (il faut bien
évidemment lire al-FætiÌa). S’il fallait signaler toutes les er-
reurs de translittération commises par les A., la présente
recension occuperait sans doute plus d’espace que leur
«livre». Sachant la confiance qu’un lecteur désirant une
première initiation en tel ou tel domaine du savoir accorde
spontanément et, jusqu’à présent, légitimement à la collec-
tion «Que sais-je?», il s’agit d’un réel scandale car, en
l’occurrence, il est systématiquement induit en erreurs en
guise d’initiation.

Pour ce qui est de l’exposé du droit musulman
proprement dit, les choses ne s’améliorent pas. L’esprit
de cet exposé, tout d’abord, est lamentable. Il s’affirme
dès la préface: «Notre souhait principal est d’exprimer, et
de faire partager à nos lecteurs, la vraie et sincère sympa-
thie que nous éprouvons pour le monde musulman...»
(p. 3); je me réjouis de savoir que les A. ont de la sympa-
thie pour le monde musulman puisque c’est également mon
cas, mais le but d’une publication sur le droit musulman
ne saurait être de faire partager une quelconque sympa-
thie pour qui que ce soit, d’autres tribunes existent pour
cela. Surtout lorsque cette sympathie se double non
ont
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO
seulement d’ignorance – ce qui amène déjà à douter de
la qualité de la sympathie affichée – mais encore d’une
appréciation grossièrement négative de ce qui n’est pas
le monde musulman. Ainsi, traitant des «caractères pré-
dominants du droit musulman de la famille» (p. 67-8), les
A. opposent les réelles «valeurs» présentes dans le fiqh
à «l’absence de toutes contraintes qui sont la règle en
Occident» et de citer: «liberté sexuelle quasi totale, éga-
lité de la parenté légitime et de la parenté naturelle,
ménages d’homosexuels, familles monoparentales et
autres nouveautés»! Faciliter la compréhension mutuelle
des peuples ne se fait pas en brandissant des caricatures
aussi grossières (et, en l’occurrence, l’opposition entre
«valeurs» et «absence de toutes contraintes» a des
relents idéologiques particulièrement nauséabonds). S’agis-
sant de la laïcité, on lit, outre qu’elle s’avère impossible
en islam – ce qui est vite dit –, qu’elle n’est pas souhai-
tée par les musulmans: «D’ailleurs par quoi, et au nom
de quoi, remplacerait-on les règles révélées par Dieu à
Mohamed (sic)? Quelle philosophie appliquer si la majo-
rité de la population affirme sa foi musulmane et réclame
son application?» Depuis quand le droit musulman, le fiqh,
est-il fait de «règles révélées par Dieu» à MuÌammad?
Les A. ignorent la distinction élémentaire entre ‡arî¢a et
fiqh, «Loi» révélée et «compréhension» humaine de cette
Loi. Si la Ωarî¢a a été révélée à la communauté musul-
mane (et non pas à MuÌammad en particulier), le fiqh est
en revanche un droit élaboré par les légistes qualifiés, les
fuqahæ’-muÏtahid-s, de la communauté. Je ne vois pas non
plus ce qui permet aux A. d’affirmer que la majorité des
musulmans «réclame l’application» de ces «règles révé-
lées». Pour le reste, il semblerait que l’unique source
consultée pour l’exposé du droit dit «musulman» soit la
mudawwana (et non la «mudawana», p. 54) marocaine
(avec de temps en temps quelques vagues références au
droit tunisien).

On ne saurait être assez sévère: l’incompétence des
A. pour ce qui est de la langue arabe, de l’islam et du droit
musulman est tellement évidente qu’on en rit pour ne pas
en pleurer. Mais on est pris de rage lorsque l’on considère
qu’il s’agit-là d’une chose que liront des gens en quête d’un
savoir aussi objectif que possible et que cette qualité leur
est en principe garantie par la collection qui l’édite. Un seul
conseil aux responsables de cette dernière: rayez au plus
vite cette chose de votre catalogue!

Éric Chaumont
CNRS – Aix-en-Provence
BCAI 19 – 2003 34
 (2003) Pansier F.-J. et Guellaty K.: Le droit musulman, recensé par Éric Chaumont
 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



