
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Mojaddedi Jawid A., The Biographical Tradition in Sufism – The †abaqæt genre from al-Sulamî to Jæmî [Pierre Lory]

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO 
Mojaddedi Jawid A.,
The Biographical Tradition in Sufism –
The ™abaqæt Genre from al-Sulamî to Jæmî

Curzon Press, Richmond, 2001, 230 p.

Dans ce livre, J. Mojaddedi s’attache à analyser la
composition des plus importants ouvrages prosopogra-
phiques de la mystique musulmane. Son propos est d’y
relever les différents choix rédactionnels qu’ils manifestent:
présentation générale des matériaux et plan de l’ouvrage,
emploi de chaînes de garants et/ou de sources écrites, éven-
tuels degrés et modes de dépendance à l’égard des ouvrages
antérieurs. Il s’agit de mettre à jour les buts implicites dans
ces décisions de composition. J.M. ne fait des incursions
dans le contenu même des biographies que de façon sélec-
tive – la masse des documents dont il faudrait rendre compte
étant trop importante. Il s’arrête sur la biographie de cer-
tains personnages ‘témoin’, en particulier Íunayd le maître
‘sobre’, Abº Yazîd le solitaire et spontané, ou ÎallæÏ par qui
le scandale a pu arriver – ce dernier étant parfois men-
tionné en détail, parfois passé sous silence. Ce type
d’échantillonnage permet pour chaque auteur de discerner
la volonté de se situer dans une perspective précise par
rapport au consensus sunnite; par exemple Íunayd étant
considéré comme la meilleure autorité d’un soufisme sun-
nite orthodoxe, la place et le volume de la notice qui lui est
consacrée devient révélatrice. J.M. commence par étudier
les ™abaqæt al-Òºfîya de Sulamî (m. 412/1021), le plus an-
cien ouvrage appartenant à ce genre littéraire. Il y relève
comment Sulamî arrange ses ‘générations’, notamment son
effort pour enraciner la première génération dans la conti-
nuité des pieux anciens, des Suivants, des Compagnons;
comment il ‘sanctifie’ des figures qui, chez les auteurs plus
anciens, n’étaient que des pieux ascètes (cas de Fu∂ayl
ibn ¢Iyæd); comment il adoucit l’enseignement de certains
soufis assez abrupts (notamment pour Abº Yazîd Bas†æmî).
L’ouvrage de Sulamî est ici fondamental, puisqu’il servira
peu ou prou de modèle aux autres recueils. Parmi ces der-
niers, J.M. s’attarde sur la dernière partie de la Îilyat
al-awliyæ’ d’Abº Nu¢aym IÒfahænî (m. 430/1038), dont il
démontre le caractère composite, l’intervention de plusieurs
rédacteurs expliquant les contradictions dans le plan ou
dans les formulations d’un passage à un autre; le nom d’Abº
Nu¢aym conférant un cachet de sérieux à un ouvrage dont
il n’était sans doute que l’un des auteurs. Suivent, en fonc-
tion de l’ordre chronologique, les ™abaqæt al-Òºfîya en persan
attribués à al-AnÒærî (m. 481/1089), dont l’ordonnance
partiellement chronologique, partiellement thématique, et
la composition plurielle rappellent la Îilya, et dont le contenu
des biographies emprunte beaucoup à l’ouvrage de Sulamî.

J.M. passe ensuite aux chapitres biographiques de
deux ouvrages classiques du soufisme. D’abord, la 2e par-
tie de la Risæla de Qu‡ayrî (m. 465/1072), laquelle dépend
fortement des ™abaqæt de Sulamî, mais où la stratégie du
BCAI 19 – 2003 31
 (2003) Mojaddedi Jawid A. : The Biographical Tradition in Sufism – The ṭabaqā
2026 BCAI en ligne
discours vise à présenter les Soufis sous un aspect des
plus orthodoxes: aucune notice n’est consacrée à ÎallæÏ,
et les locutions les plus provocantes d’Abº Yazîd en sont
absentes. Puis vient l’étude de la 2e section du Ka‡f al-
maÌÏºb de HuÏwirî (m. en 456/1063 ou 646/1071), qui
présente des biographies de saints depuis l’époque du Pro-
phète jusqu’à la sienne propre, incluant des juristes ou de
pieuses autorités qui n’étaient pas des mystiques au sens
propre. Chaque biographie de saint vient illustrer un certain
type de piété, une attitude particulière en mystique. HuÏwirî
évalue le degré d’acceptabilité des différentes doctrines,
cherchant à concilier les attitudes d’ivresse et de sobriété,
réhabilitant Abº Yazîd comme ÎallæÏ par exemple, tout en
condamnant certains de leurs disciples qui, selon lui, leur
auraient attribué des idées erronées. Le livre se clôt sur
l’étude des NafaÌæt al-uns de Íæmî (m. 898/1492), qui
contiennent environ 600 biographies, dont J.M. relève les
différentes sources textuelles (les ™abaqæt al-Òºfîya persan
en particulier) et leurs arrangements dans de nouvelles
notices (celle de Íunayd, en l’occurrence). Pour la période
plus récente, l’auteur note l’importance particulière accor-
dée à la lignée naqshbandie à laquelle appartenait Íæmî.

La constance de certains éléments – montrer les
Soufis comme des musulmans parfaitement orthodoxes –
comme les variantes – moindre importance des ÌadîÚs, crois-
sance de la mention de miracles, chez Íæmî par exemple –
permet de mieux évaluer la valeur de la littérature
prosopographique des mystiques musulmans pour la
recherche des historiens de la pensée et des historiens tout
court. Le travail de M. Mojaddedi, malgré sa facture assez
synthétique, représente un apport précieux pour la recherche
en hagiologie musulmane.

Pierre Lory
EPHE – Paris
t genre from al-Sulamī to Jāmī, recensé par Pierre Lory
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



