| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Daftary Farhad (ed.),
Intellectual Traditions in Islam

[.B. Tauris, Londres - New York, 2000. 23 c¢cm, Xvii
+ 252 p.

Qu’est-ce qu’une vie intellectuelle ? Comment se consti-
tuent les traditions qui la structurent ? Mais d’abord qu’est-ce
qu’un intellectuel ? Quelle est sa place dans la société ? Ce
sont ces questions soulevées dans l'introduction de cet
ouvrage collectif rassemblant les actes d’un colloque tenu
a I'Université de Cambridge, du 14 au 20 aodt 1994, qui
ont suscité ma curiosité de lecteur. Mon attente est vite
décue; ni la problématique des organisateurs du colloque
ni les contributions sollicitées n’y répondent vraiment. De
toutes les questions abordées, seule celle de la « vie intel-
lectuelle » est traitée par trois des contributeurs: Hugh
Kennedy, «Intellectual Life in the First Four Centuries of
Islam », p. 1-17 ; Farhad Daftary, « Intellectual Life among
the Ismailis: An QOverview », p. 87-111et John Cooper,
«Somes Observations on the Religious Intellectual Milieu
of Safawid Persia », p. 146-159. La question est de loin la
moins novatrice ; nombreux sont les livres et études qui se
sont préoccupés de «vie intellectuelle » ou de «vie cultu-
relle » (les langues dans lesquelles sont congues ces études
ajoutent a la confusion entre les deux «vies » : en arabe, il
n'y a pas de mot pour intellectuel; quant a I'anglais
«intellectual », il n’a pas toujours la signification de son
faux frére frangais « intellectuel ») a telle ou telle époque,
dans telle ou telle contrée. Généralement, leurs auteurs ont
recours aux modeles de la monographie ou du tableau gé-
néral. Point de comparatisme, ni de réflexion de portée
théorique ou générale solide. C’est souvent dans I'atomisme,
I'historicisme ou le fonctionnalisme que les uns et les autres
trempent leur plume. Cela fait trente ans qu’un historien
des sciences islamiques, comme A.l. Sabra, a mis en garde
ses collégues contre le spontanéisme de certaines de leurs
démarches : « Il serait difficile, leur rappelle-t-il, de voir dans
le développement des sciences et de la philosophie isla-
miques, avec leurs insignes acquisitions et leur intérét
marqué pour les questions théoriques et abstraites, le ré-
sultat fortuit des préoccupations pratiques de quelques
personnalités ». Car, ajoute-t-il a leur intention, « dans I'lslam
comme dans les autres civilisations, une entreprise aussi
vaste et durable ne peut s’expliquer qu’en termes d’aspira-
tions complexes : authentique curiosité, interactions entre
les besoins sociaux, culturels et profondément humains des
gtres (). » Cette mise en garde épistémologique et métho-
dologique est toujours d’actualité, comme en témoigne notre
recueil. Ainsi, Hugh Kennedy écrit-il: « The Muslims were
seeking useful knowledge and they translated only what
they believed to be of practical use to them. Just as the
Islamic sciences developped because people needed to
know certain things, so they chose from the classical Greek
heritage what they believed to be useful. Philosophy was
I

required as a technique for analysis of arguments and logic
[...]. They were interested in medecine for obvious reasons
[...]. They regarded astronomy and astrology as practical
sciences [...]!» (p. 26). Lui emboitant le pas, 0. Leaman
reprend les mémes lieux communs dans sa contribution
intitulée : « Scientific and Philosophical Enquiry:
Achievements and Reactions in Muslim History », p. 31-42,
(voir en particulier les p. 32-33). Grand connaisseur du pla-
tonisme arabe, Muhsin Mahdi lui-méme y succombe, lorsqu'il
se hasarde a rendre compte du développement des scien-
ces et de la philosophie islamiques en termes de besoins
concrets et immédiats : «[...] the secular powers, especially
the Abbasid caliphate in Baghdad, écrit-il, had mundane
needs. As a vast empire, it needed communications, bridges
and medical knowledge, which depend on mathematical
and medical knowledge. These mundane sciences had to
be encouraged, developed and supported » (p. 50). Si tel
était le cas, pourquoi les Umayyades qui formaient eux aussi
un «vaste empire », dont le siége politique était logé au
ceeur d’une Syrie aux grandes traditions lettrées n’ont pas
ceuvré a ce a quoi leurs successeurs abbassides se sont
attelés ? La réponse a cette question capitale est donnée
par D. Gutas dans un livre magistral : Greek Thought, arabic
Culture. The Greeco-Arabic Translation Movement in
Baghdad and Early ‘Abbasid Society (2"%-4!/8th-10t
Century), Routledge, London-New York, 1998. En effet, il
manquait aux Umayyades une culture de la traduction qu'’ils
n‘ont commencé a découvrir qu’a la fin de leur régne.

Il faut bien se rendre a I'évidence que cette entreprise
collective est ratée. Mais ma géne est grande a rendre
compte de contributions signées par quelques-uns des plus
éminents spécialistes de 'lslam. Entre la vulgarisation et la
monographie pointue, le livre n’arrive pas a trouver ses
marques. D’autant que certaines études n’ont qu’un lien
trés ténu avec sa thématique d’ensemble : A. Schimmel traite
de «Reason and Mystical Experience in Sufism»
(p. 136-144), A. Sachedina s’interroge sur « Woman,
Half-the-Man ? » pour pointer la question de « The Crisis of
Male Epistemology in Islamic Jurisprudence » (p. 160-178)
et M. Arkoun discute de « Present-Day Islam its Tradition
and Globalisation » (p. 179-221).

Houari Touati
EHESS — Paris

(1) A.l. Sabra, «La contribution de I'lslam au développement des
sciences », in Bernard Lewis (éd.), L'/slam, Paris, 1976, p. 196-221
[citation p. 200].

| BCAI 1S - 2003 30 |

BCAI 19 (2003) Daftary Farhad (ed.) : Intellectual Traditions in Islam, recensé par Houari Touati

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



