
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19
© IFAO
Black Antony, The History of Islamic Political Thought. From the Prophet to the Present [Guy Monnot]

Black Antony,
The History of Islamic Political Thought.
From the Prophet to the Present

Edinburgh University Press, Edinburgh, 2001, XVIII

+ 377 p.

L’auteur, professeur d’histoire de la pensée politique à
l’Université de Dundee, a écrit plusieurs ouvrages sur le
développement de celle-ci en Europe. Il ne connaît pas les
langues de l’islam, mais s’est appuyé sur les très nom-
breuses traductions et études publiées en Occident, surtout
en anglais. Son entreprise est risquée, mais magnanime. Il
s’en explique dans son Introduction (p. 1-5). Pour la pre-
mière fois, en dehors du livre allemand de Nagel qu’il
mentionne, il entend faire une histoire complète de la pensée
politique dans l’islam. Complète en son évolution de
MuÌammad à nos jours. Complète aussi par l’amplitude de
ses sources et domaines: ««La pensée politique» ici ne
renvoie pas seulement à ce qu’expriment les traités de phi-
losophie ou de droit, mais aussi à la manière dont ont pensé
les peuples et leurs souverains, aux convictions politiques
des individus et des groupes, des hommes du commun
comme des élites, c’est-à-dire à la culture politique (political
culture ) […] Les idées et les attitudes peuvent souvent être
inférées à partir d’assertions fortuites, à partir de la pratique
politique elle-même, à partir des lignes de conduite et des
institutions, des types de solution qu’on essaie de trouver
aux problèmes politiques.» (p. 5) À juste titre, l’A. note que
le fractionnement des études historiques, si nécessaire soit-
il, doit être compensé, voire couronné, par une vision globale.

S’agissant de l’islam, une telle synthèse est au de-
meurant une étape indispensable vers la connaissance de
la pensée politique dans l’ensemble de «l’espèce» humaine
(p. 1 et 4). M. Black n’envisage pas de réaliser un pro-
gramme aussi vaste, mais il souligne avec insistance que
la comparaison de l’histoire des idées politiques en Europe
et de leur histoire dans le monde islamique doit aider à les
comprendre, notamment, pense-t-il, avec quelque présomp-
tion peut-être, en ce qui concerne l’explication causale de
certaines évolutions. Les rapprochements entre l’histoire
musulmane des idées et l’histoire européenne reviennent
très fréquemment dans le corps de l’ouvrage, et M. Black
songe à y consacrer ultérieurement une étude spéciale
(p. 3).

Le livre est divisé en cinq parties: I. «Le Messager et
la Loi, c. 622-1000» [ Pour les premières périodes de cette
époque fondamentale, Patricia Crone est plusieurs fois re-
merciée de ses conseils].— II. «La religion et le pouvoir
d’État (dîn wa-dawla): la doctrine sunnite et l’État, c. 1000-
1220» [ Avec notamment des chapitres sur al-Mæwardî,
sur flazælî et sur les miroirs des princes].— III. «La Ωarî©a et
le sabre, c. 1220-1500» [ Les Mongols et leur suite; NæÒîr
al-Dîn ™ºsî, Ibn Taymiyya, Ibn ⁄aldºn…].— IV. «Les pre-
miers empires modernes: domaines bien gardés» [Ce sont
BCAI 19 – 2003 25
 (2003) Black Antony : The History of Islamic Political Thought. From the Proph
 2026 BCAI en ligne
le sultanat Ottoman, qui a ici la part du lion, le royaume
Safavide et l’empire Moghol. Cette partie est très soignée.]—
V. «L’islam et l’Occident» [ Divisé en deux chapitres: «L’âge
du modernisme, c. 1830-1920» et «L’âge du fondamenta-
lisme, c. 1920-2000».]

En tout cela, l’A. est fidèle aux promesses de son in-
troduction. Il ratisse très large, et l’énonce sans timidité au
début de sa Préface: «Ceci est une description et une in-
terprétation. J’ai exploré le milieu, le sens et la portée des
penseurs, des idées et des cultures politiques. Cet ouvrage
embrasse la religion, le droit, l’éthique, la philosophie et
l’art du gouvernement.» Cette amplitude n’a pas que des
avantages. L’islamologue qui lit l’ouvrage a d’abord l’im-
pression d’avoir affaire, non pas à une histoire complète de
la pensée politique, mais à une histoire générale et
incomplète de l’islam: incomplète parce que la civilisation
et la culture en sont absentes, parce que la religion et la
philosophie y sont présentées en passant sous silence de
vastes pans, ou plutôt les bases mêmes, de l’une et de
l’autre. Il faut dire fermement que cette impression ne tarde
pas à se dissiper. De près ou de loin, plus ou moins consciem-
ment, tout ce dont le déroulement historique est ici repéré
et analysé se rapporte au pouvoir, à ses racines, à ses
formes, à ses implications. Or la politique n’a pas d’autre
contenu que l’obtention, l’exercice et le maintien du pou-
voir. Ce long ouvrage, qui suit les méandres d’une longue
histoire, conserve ainsi une véritable unité tout en nous
ménageant mainte surprise. La plus notable ne serait-elle
pas que les musulmans, sauf quelques modernistes, n’ont
jamais eu de pensée politique au sens technique et res-
treint, à savoir une réflexion constructive sur l’accession
au pouvoir et sur les moyens de le rendre durablement
bénéfique aux hommes qui lui sont subordonnés.

Une conclusion aussi négative n’est certes pas for-
mulée dans notre ouvrage. Mais celui-ci reconnaît du moins
que: «La pensée politique est restée à bien des égards
sans changement depuis le onzième siècle» (p. 352;
cf. 193, 341). D’où, malgré l’incessante succession des évé-
nements et des circonstances, une monotonie marquée dans
les écrits rapportés au politique. Aussi aurait-il été plus clair
et plus utile d’isoler parfois certaines conceptions ou cer-
tains genres de base comme les miroirs des princes
(«Advice-to-Kings») ou le «Cercle du pouvoir» (qui lie le
bonheur du souverain à la prospérité du peuple à travers la
régulation religieuse de la justice), pour en montrer l’évolu-
tion historique et en scruter les implications. On aurait
également pu mettre en plus grande lumière le jeu perma-
nent de l’autorité et du pouvoir. Dans les sociétés islamiques
au moins jusqu’au XXe siècle, l’autorité suprême indiscutée
est celle de la Loi musulmane. Le pouvoir était acquis indé-
pendamment, d’ordinaire par la force guerrière, et le constat
fait sur les Bouyides a une portée générale: «Pour le clan
en bloc comme pour le Sultan individuel, la conquête mili-
taire était le facteur élémentaire de légitimation» (p. 51;
cf. 187). Mais le pouvoir devait respecter la Loi, voire la
et to the Present, recensé par Guy Monnot
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 19 
© IFAO 2
soutenir: ce fut le cas des califes «authentiques», avant
comme après leur perte de la souveraineté effective, et des
rois ou sultans qui leur prêtèrent une allégeance formelle,
ou même qui, après la chute de Bagdad, s’approprièrent le
titre califal. Or les interprètes de la Loi, dans l’islam sunnite
depuis qu’il existe, et dans l’islam imamite depuis l’occulta-
tion de l’Imam, ont toujours été les savants. Aussi les
savants, les oulémas, ont-ils eu, à travers la Loi, un poids
politique réel, mais indirect. Du coup, la littérature politique
ou apparentée ne pouvait guère, sauf à rêver l’idéal des
philosophes sans rapport au réel, que célébrer par principe
le couple mal assorti du droit religieux et de la force ré-
gnante. Au siècle dernier seulement, des solutions nouvelles,
et contradictoires, se sont fait jour. Elles restent obérées, à
notre sens, par un déficit habituel de la pensée musulmane,
qui répugne à l’idée de nature, et dont la politique, pour
cette raison, se fonde rarement sur une valeur universelle
de l’humain (cf. p. 58 et sq., 294, 339).

Quoi qu’il en soit, le livre de M. Black est désormais
indispensable, à côté des ouvrages de son compatriote
écossais W. M. Watt, pour toute étude de la pensée poli-
tique dans l’islam.

Guy Monnot
EPHE – Paris
BCAI 19 – 2003 26
(2003) Black Antony : The History of Islamic Political Thought. From the Prophet to the Present, recensé par Guy Monnot
026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



