
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IFA
Cooper John, Nettler Ronald et Mahmoud Mohamed (et al.), Islam and Modernity, Muslim Intellectual Respond [Sandra Houot]

Cooper John, Nettler Ronald et Mahmoud
Mohamed (et al.), Islam and Modernity,
Muslim Intellectual Respond.

I.B. Tauris, London, New York, 1998. 14 _ 22 cm,
211 p.

Articulé en neuf chapitres, Islam and Modernity,
Muslim Intellectual Respond rassemble les contributions
de chercheurs spécialistes de la pensée musulmane, réu-
nis en colloque au Collège St Anthony d’Oxford en avril
1996. Comme l’indique la préface, l’objectif de cette entre-
prise collective (p. XII), redoublé par la thèse de départ, à
savoir «comment être à la fois moderne et musulman»
(p. 4), est de rendre compte par l’exemple de figures repré-
sentatives du courant moderniste (modernist trend) qui,
nonobstant leur ancrage dans la tradition religieuse et leur
attachement aux sources scripturaires, tentent de déployer
un horizon islamique qui soit en accord avec la modernité.

Si une première impression laisse apparaître une suc-
cession d’articles décrivant des démarches singulières, il
n’en reste pas moins que l’intérêt premier de l’ouvrage ré-
side dans une mise en perspective de la modernité. Tour à
tour renouvelé par les apports des contributeurs, ce con-
cept, qui n’est pas identifié unilatéralement du seul côté
occidental et dans une définition close, se laisse appréhen-
der comme une combinatoire aux agencements multiples.

À la suite de l’article introductif de Derek Hopwood,
quatre chapitres intéressant des aires et des temporalités
différentes s’organisent autour de l’étude de productions
intellectuelles par référence à des trajectoires individuelles
inscrites historiquement. Dans la première contribution,
«Nature, hyperbole, and the Colonial State: Some Muslim
appropriation of European Modernity in the Late Ninetheenth-
Century Urdu Literature» (1), Javed Majeed démontre à
travers l’exemple des tenants du mouvement Aligarth,
Sayyid Ahmad Khan (m. 1898) et Altaf Hussain Hali
(m. 1914) une modernité «islamisée» qui endosse la fonc-
tion d’un miroir; celui-ci réfléchit, à la fois, des postures
épistémologiques, des attitudes poétiques et les relations
ambivalentes qu’entretiennent les deux auteurs à l’égard
de la puissance britannique. Dans la mesure où les thèmes
développés – la nature, la raison, la science – interrogent
les catégories centrales de la modernité, le contributeur les
soumet aux thèses de Foucault, Adorno, Horkheimer, Ha-
bermas ou Gidden. L’usage que fait Javed Majeed des
catégories occidentales est une tentative d’identification de
la modernité dans un sens plein, dépassant ainsi le
comparatisme culturel pour se situer dans une perspective
épistémologique. On retiendra, à cet égard, l’emprunt à
Gidden de la notion de reflexivity (2) pour étudier les circu-
larités qui émaillent les productions des deux intellectuels
indiens.

Le deuxième chapitre commis par John Cooper: «The
limit of the Sacred: The epistemology of ‘Abd al-Karim
BCAI 18 – 2002
 18 (2002) Cooper John, Nettler Ronald et Mahmoud Mohamed (et al.): Islam a
O 2026 BCAI en ligne
Soroush (3)», brosse l’itinéraire d’un intellectuel iranien qui
prit une part active dans les réformes éducatives de la Ré-
volution Culturelle (p. 43). L’auteur fait ressortir l’arrière-plan
historique, dans la mesure où c’est à partir du contexte
révolutionnaire iranien que ‘Abd al-Karim Soroush a écha-
faudé une réflexion critique (4). La qualifiant de
«reconstruction intellectuelle», le contributeur en décrit les
assises: elle repose sur l’enjeu des imbrications des do-
maines épistémologique, religieux et politique dont l’issue,
qui est la nécessaire distinction du caractère divin de la
religion et de sa compréhension humaine – qui ressortit
aux «sciences religieuses islamiques» –, n’est pas claire-
ment définie par Soroush. Cette «reconstruction», en outre,
s’opère doublement; par l’extériorité et le savoir de pen-
seurs éclairés, (roshanfikr), tels Shari©ati ou Iqbæl, et par
l’intériorité qui est le fait de ©ulamæ’ (p. 53) à l’instar d’al-
flazælî ou de Fayz-e Kashæni (p. 52). Méthodologi-quement,
une large part est dévolue à la reconsidération du fiqh qui
emprunte à l’influence des sciences sociales. Aussi le fiqh
dynamique (fiqh-e-puya, p. 48) est-il revendiqué pour con-
trecarrer un fiqh traditionnel, incapable de s’adapter et
traversé par la peur panique d’une contamination de l’étran-
ger.

Dans le troisième chapitre, «Islamic Scholar and
Religious Leader: Shaykh Muhammad Sa’id Ramadan al-
Buti» (5) l’auteur, Andréa Christmann, brosse le portrait d’un
©ælim syrien représentant la voie moyenne ou le courant
orthodoxe, «middle path Islam / mainstream orthodox Is-
lam» (p. 58), après avoir détaillé une existence dont les
choix sont dictés par une foi scrupuleuse (6). Des exemples
précis montrent la voie empruntée par un religieux, partagé
entre «les réalités d’un État séculier et d’un idéal de so-
ciété islamique». Ses prises de position contre l’activisme
politique islamiste et des déviances soufies (p. 71) sont
largement décrites. Conceptuellement, cette voie moyenne

(1) Nature, hyperbole et l’État colonial: quelques appropriations
musulmanes de la modernité européenne à la fin du dix-neuvième siècle
dans la littérature urdu.
(2) The consequences of Modernity, Cambridge, Polity Press, 1991,
«What is characteristics of modernity itself is not an embracing of the
new for its own sake, but the presumption of wholesale reflexivity» (Ce
qui est caractéristique de la modernité, ce n’est pas l’adoption du nouveau
pour lui-même, c’est plutôt la condition d’une réflexivité valant pour tous
et qui inclut une réflexion sur la nature de la réflexion elle-même).
(3) Les limites du sacré, l’épistémologie de ‘Abd al-Karim Soroush.
(4) Elle a été inaugurée en 1988 par la publication de «Crispation et
expansion théorétique de la Shari’a: une théorie de l’évolution de la
religion (Qab†-u-bas†-e ti’ºrîk-e sharî’at)».
(5) Savant islamique et leader religieux: Shaykh Muhammad Sa’id
Ramadan al-Buti.
(6) On soulignera toutefois que les éléments biographiques consignés
proviennent d’une source écrite par le shaykh lui-même sur son père,
Hæƒæ wælidî, et qui s’apparente par certains aspects à une autobiographie,
le père n’apparaît  alors que pour justifier ou orienter les choix de son
fils, comme l’illustre sa position à l’égard de l’État syrien d’Hafez al-
Assad.
21
nd Modernity, Muslim Intellectual Respond, recensé par Sandra Houot

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
© IF
se donne à lire dans les orientations de l’appel (al-da©wa).
A. Christmann envisage sa coloration morale et sociale en
reconsidérant, dans ce contexte, l’effort d’interprétation (al-
iÏtihæd), l’intérêt général (al-maÒlaÌa) ou la civilisation
(al-Ìa∂æra), épine dorsale d’un enseignement dont la voca-
tion est d’offrir des réponses aux musulmans pour traiter
avec la modernité.

Cette première orientation générale s’achève par le
quatrième chapitre que l’on doit à Nadia Abu-Zahra. Il
concerne la pensée de Husayn Ahmad Amin, «The Thought
of Husayn Ahmad Amin: Islamic History, Islamic Identity
and the Reform of Islamic Law» (7). L’analyse de l’auteur
s’appuie sur des éditoriaux qui ont été regroupés dans trois
essais publiés entre 1983 et 1988. Si le «Guide du musul-
man triste pour un comportement conforme au XXe siècle»
rend compte d’ignorances et d’additions qui ont entaché le
vrai message de l’Islam (p. 82), les deuxième et troisième
opus, «De l’appel à l’application de la Loi islamique et autres
traditions de l’enseignement islamique» et «L’Islam dans
un monde en changement et autres essais» (8) illustrent
les atermoiements d’un intellectuel tiraillé par la détériora-
tion politique et sociale de l’Égypte contemporaine. Nadia
Abu-Zahra expose la thèse de Husayn Ahmad Amin qui en
appelle au retour à une «identité», altérée par une imita-
tion superficielle de l’Occident et une ignorance des
circonstances historiques du développement de la Loi isla-
mique. Ce «retour» est vu par l’auteur comme un compromis
maladroit entre un mouvement de sécularisation et une
pérennisation de l’Islam.

À ces productions intellectuelles dont le prisme d’ana-
lyse est la trajectoire individuelle inscrite historiquement,
succèdent quatre chapitres dont le fil directeur intéresse,
plus spécifiquement, les postures épistémologique, hermé-
neutique et spirituelle de Mahmud Mohamed Taha,
Mohamed Talbi et Mohamed Abed Jabri et Nasr Hamid Abu
Zaid.

Le cinquième chapitre, «Mahmud Muhammad Taha’s
Second Message of Islam and his Modemist Projet» (9) dû
à Mohamed Mahmud retrace, à travers l’analyse de deux
ouvrages majeurs (10), l’herméneutique de Mohamed Taha,
réformiste soudanais, exécuté en 1985 pour apostasie, par
le régime Nimayri. Pour l’auteur, le concept de «second
message de l’Islam» est à inscrire dans le modernisme
islamique (p. 107). L’objectif de l’entreprise intellectuelle de
Mohamed Taha est une tentative pour harmoniser le be-
soin individuel de liberté absolue et la nécessaire justice
sociale communautaire, à l’endroit où l’Occident a échoué
(p. 110). En réfléchissant sur sa démarche interprétative,
M. Mahmoud nous livre un riche arrière-plan qui, aux côtés
d’une tradition ésotérique renouvelée, dépeint un
«anomisme islamique», réconciliant par là même religion
et science, révélation et raison... Il est à noter, par ailleurs,
dans une reconstruction définitionnelle, une volonté d’allier
la connaissance théorique à l’expérience pratique, faisant
ainsi écho aux résonances spirituelles et existentielles qui
BCAI 18 – 2002
I 18 (2002) Cooper John, Nettler Ronald et Mahmoud Mohamed (et al.): Islam 
AO 2026 BCAI en ligne
nourrissent la pensée de M. Taha. Ainsi, le statut dévolu au
rituel: ramifié par l’association de taqwæ (la crainte révé-
rencielle) et de ©ilm, sa finalité est la communion avec Dieu.
Il relie, en outre, le tawÌîd (l’unité absolue de Dieu) à la
‡arî©a dans un rapport coextensif, doctrinal et pratique.

Ronald Nettler, dans le chapitre VI, s’intéresse à
«Mohamed Talbi’s Ideas on Islam and Politics: A Concep-
tion of Islam for the Modem Worid» (11). Pour ce faire, l’auteur
concentre son attention sur les procédés scientifiques mis
en œuvre dans la production intellectuelle de Mohamed
Talbi (12), savoir: l’horizon interconfessionnel qu’il convoque
pour analyser le Coran ou l’évolution des institutions isla-
miques, ainsi que l’emprunt à la méthode exégétique pour
historiciser sa lecture (p. 131). R. Nettler met tout particu-
lièrement en valeur la modernité de la pensée de Talbi. Elle
réside avant tout dans une tension créative, partagée entre
les tentatives empiriques, inscrites historiquement, et les
valeurs universelles, partagées intuitivement par le genre
humain (p. 136). L’auteur fait alors reposer son propos sur
le retour à la quintessence de la religion musulmane incar-
née par la fitra. Elle est donnée à voir comme la condition
initiant une modernité renouvelée. Précédant la Révélation,
elle inaugure un système éthique dont la portée est univer-
selle. Pour démonstration, la notion de ‡uræ est examinée à
travers les lectures historique et éthique que donne M. Talbi.
Étant donné qu’elle est née dans un contexte différencié, la
‡uræ se distingue de la démocratie. Toutefois, c’est au dé-
tour du caractère «essentialisé» de la notion de justice
que peut émerger une homologie dépassant les représen-
tations idéologiques et culturelles renfermées dans ces deux
termes.

Dans le chapitre VII, «Can Modem Rationality Shape
a New Religiosity? Mohamed Abed Jabri and the paradox
of islam and Modemity» (13), Abdou Fila-Ansari fait reposer
la modernité de M. Jabri sur une démarche épistémologique
qui, interrogeant les fondations de systèmes de pensées,
se situe dans un espace alternatif (p. 156-157), renvoyant
dos à dos des intellectuels arabes, partisans d’un
sécularisme emprunté à l’Occident et des ©ulamæ’ qui ont
négligé le système référentiel éthique que constitue la ‡uræ

(7) La pensée de Husayn Ahmad Amin. De l’histoire islamique, de l’identité
islamique et de la réforme de la Loi islamique.
(8) Dalîl al-muslim al-Ìazîn ilæ muqta∂æ al-sulºk fi-l-qarn al-©i‡rîn, Îawla
al-da©wa ilæ ta†bîq al-‡arî©a al-islæmiyya wa diræsæt islæmiyya u≈ræ, al-
islæm fî ©ælam mutafiayyir wa-maqælæt islæmiyya u≈ræ.
(9) Le second message de l’Islam de Mahmud Muhammad Taha et son
projet moderniste.
(10) Al-Risæla al-Úæniya min al-islæm et Risælat al-Òalæt, publiés
respectivement en 1966 et en 1967.
(11) Mohammed Talbi et ses théories sur l’Islam et le politique. Une
conception de l’Islam pour le monde moderne.
(12) ©Iyæl Allæh (Les Familles de Dieu). Ummat al-waÒa† (la Communauté
et le juste milieu).
(13) Une rationalité moderne peut-elle configurer une nouvelle religiosité?
Mohamed Jabri et le paradoxe de l’Islam et de la modernité.
22
and Modernity, Muslim Intellectual Respond, recensé par Sandra Houot

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BC
© 
pour en faire un corpus de loi clos (p. 170). Abdou Fila-
Ansari examine la réforme prônée par M. Jabri, contenue
dans ses sommes scientifiques (14). Elle peut être résumée
par une volonté de réformer la conscience des musulmans
afin qu’ils sachent séparer, au moyen d’une méthode res-
pectueuse des lois de la rationalité moderne, «la pratique
politique» des «concepts religieux» (p. 165). En cela,
l’auteur prête une attention particulière à la transformation
de la conscience historique musulmane qui s’opère par une
refondation du ©ilm. En faisant une large place à la
reformulation de cadres conceptuels, tels que l’iÏtihæd
(p. 168-169), Abdou Fila-Ansari donne à lire une pensée
dont la modernité est alimentée par une critique raisonnée.

Le chapitre IX, dont nous pensons qu’il prolonge l’es-
prit général des trois chapitres analysés ci-dessus, est une
contribution donnée par Nasr Hamid Rizq Abu Zaid, «Di-
vine Attributes in the Qu’ran: Some Poetic Aspects» (15).
L’auteur constate d’emblée la manipulation sémantique de
la terminologie religieuse du Coran par le discours islami-
que moderne (p. 193). Il entend, quant à lui, dépasser la
dichotomie qui oppose la théorie de l’inimitabilité du Coran
à celle du message temporel, en prônant un espace mé-
dian. Si Nasr Hamid Rizq Abu Zaid reconnaît que le Texte
est originairement divin, il revendique, au nom du sens, l’in-
terprétation humaine. Ainsi, l’auteur pose un système de
«décodage» transdisciplinaire (p. 200), qu’il nous délivre
au fil de l’article. Pour éviter toute manipulation du texte
coranique, il s’attache à extraire «l’historique». À la mé-
thode linguistique moderne il associe, alors, une analyse
sur les réalités socio-politique et culturelle, pour atteindre
une compréhension du message divin dans sa profondeur
poétique .

Nous terminerons cette énumération par deux contri-
butions à teneur plus générale dont l’articulation commune
est un plaidoyer pour un renouveau de l’Islam qui, affranchi
de toute pesanteur théologique, participe pleinement d’une
modernité en devenir. L’article introductif et généraliste de
Derek Hopwood, «The Culture of Modernity in Islam and
the Middle East» (16) résume les répercussions liées à l’in-
trusion occidentale dans l’aire moyen-orientale. En opérant
une distinction entre modernité et modernisation (17), l’auteur
s’interroge, dans une définition inscrite historiquement à
l’ouest, sur la manière dont les figures incontournables de
la pensée musulmane contemporaine se sont représenté
ces apports externes en référence à leur univers théologi-
que. Au travers d’exemples précis, D. Hopwood souligne le
rapport dichotomique qui en a résulté, comme en témoi-
gnent ces oppositions binaires, Islam / modernité,
authenticité / modernité...

La seconde contribution, due à Mohammed Arkoun,
«Islam, Europe, The West: Meanings-at-stake and the Will-
to-Power» (18) aurait pu, selon nous, conclure l’ouvrage.
L’article se présente comme un plaidoyer pour une
«reconsidération» de l’aire méditerranéenne, dans la cons-
truction de l’identité européenne. Afin d’éviter la confusion
BCAI 18 – 2002 2
AI 18 (2002) Cooper John, Nettler Ronald et Mahmoud Mohamed (et al.): Islam a
IFAO 2026 BCAI en ligne
souvent faite entre «lieux de mémoire» et «mémoire histo-
rique» (p. 188), M. Arkoun préconise une relecture critique
de l’histoire de la pensée. Dans une volonté d’identifier les
déploiements et les ruptures historiques des sociétés médi-
terranéennes, l’auteur développe, dans le contexte de
sociétés du Livre-livre (societies of the Scripture-book), ses
thèmes fétiches que sont le fait islamique (islam-as-fact) ou
la modernité, pour expliquer la manière dont la volonté de
pouvoir (will-to-power) a transformé une quête de sens en
stratégies de domination (p. 182). Répercutée au niveau
de la réception, la quête se transforme en idéologies de
mobilisation au service de cette volonté. C’est dans un dou-
ble engagement, épistémologique et existentiel que
M. Arkoun, dans une posture dialogique qui se dessine dans
le cadre programmatique d’une pensée critique (19), plaide
pour un remembrement de l’aire méditerranéenne. Remem-
brement qui ne saurait exclure le legs musulman au profit
du seul héritage gréco-latin.

S’il est à regretter un manque de mise en valeur de la
teneur des contributions – un regroupement thématique,
un croisement d’approches méthodologiques, de notre point
de vue, auraient ajouté à la cohérence du projet commun –
il n’en demeure pas moins que l’apport majeur de cet
ouvrage est de présenter des penseurs religieux et des per-
sonnalités intellectuelles musulmanes du temps présent dont
les œuvres gagnent à être analysées. La bibliographie, étof-
fée, ajoute au sentiment empathique qui prévaut dans les
contributions. Les ouvrages recensés présentent une vision
panoramique de la pensée musulmane inscrite dans le
contexte contemporain, savoir: une religion vivante qui ne
reste pas cloisonnée dans des représentations figées.

Si l’objectif, comme il est mentionné dans la préface,
(p. XII) est d’avoir «proposé un nombre d’études analyti-
ques sur les intellectuels musulmans qui représentent le
courant significatif de la pensée du vingtième siècle d’un
bout à l’autre du monde musulman...» (20), on peut affirmer,

(14) Critique de la raison arabe (Naqd al-©aql al-©arabî), publié entre
1984 et 1990. Démocratie et droits de l’homme (Al-Dimuqrætiyya wa-
Ìuqºq al-insæn), édité en 1994.
(15) Attributs divins dans le Coran: quelques aspects poétiques.
(16) La culture de la modernité en Islam et au Moyen-Orient.
(17) Si la seconde est définie comme «… introduction into society of the
artefacts of contemporary life (l’introduction dans la société d’artefacts
de la vie contemporaine)», la première est un terme général pour signifier
«the political and cultural processes set in notion by integrating new
ideas, an economic system, or education into society. It is a way of
thought, of living in a contemporary world and of accepting change (Le
processus politique et culturel d’intégration de nouvelles idées, d’un
système économique ou d’une éducation dans une société donnée. C’est
de plus une manière de penser, de vivre dans la contemporanéité en
acceptant les changements). Cette distinction est donnée en p. 2.
(18) L’Islam, l’Europe, l’Occident, enjeux de significations et la volonté
de pouvoir.
(19) Les énoncés sont mentionnés aux p. 172-174.
(20) «It provides a number of analytical studies of some important Muslim
intellectuals who represent this significant trend in twentieth-century
Islamic thought throughout the Muslim word».
3
nd Modernity, Muslim Intellectual Respond, recensé par Sandra Houot

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
au regard des auteurs étudiés – même si l’absence d’un
Qar∂æwî ou d’un Ωa©ræwî est tout de même à regretter – et
des pistes de recherche défrichées, que de larges perspec-
tives sont offertes pour une reconsidération de la pensée
musulmane contemporaine, pour qui entend dépasser les
faux débats de la sécularisation et la confusion des repré-
sentations des domaines spirituel et profane.

Pour reprendre le titre général, le lecteur est convié à
réfléchir sur Islam et Modernité. En effet, ce couple n’a
cessé de tarauder musulmans et occidentaux à tel point
que la coordination, originellement posée, résonne dans une
logique binaire comme une polarité, laissant ainsi toute lati-
tude à une modernité, attribut de l’hégémonie occidentale
pour juger un islam qu’elle relègue dans une imitation mal
assimilée. De leur côté, acculés, les penseurs arabes et
musulmans n’ont d’autres choix que le déchirement, en se
ralliant à l’une ou l’autre proposition. Redoublé par une ap-
proche essentialiste, le couple se meut, alors, irréconciliable,
en «une devise bilatérale». Or, c’est en interrogeant l’arti-
culation (tafÒîl) des deux termes que se manifeste la
pertinence de ces contributions. Car nous pensons que c’est
au sein de cet espace, lieu intermédiaire, que se crée une
dynamique intellectuelle. Elle se construit en contrepoint
dans un double mouvement où, plus que la modernité en-
tendue comme une grille de lecture pour envisager la religion
musulmane, c’est la mise en partage d’une contemporanéité
commune aux chercheurs et à leurs sujets d’étude qui est
le soubassement de la réflexion.

Les contributeurs ont choisi une démarche expérimen-
tale, en tentant de rendre compte de réalités faites de
combinaisons, peu saisissables. Car, contrairement à une
position théorique qui procéderait par distinctions et oppo-
sitions tranchées, la fonction de cet ouvrage est de proposer
une médiation en tentant de restituer sa fluidité à une réa-
lité façonnée par les effets paradoxaux de la contingence.
Focaliser sur ce moment revient à identifier un état inter-
médiaire, valant pour un temps donné, mais il n’en reste
pas moins que le contenu des analyses fait ressortir, chez
ces intellectuels musulmans, une capacité d’adaptation et
de négociation de sens avec le monde. Là où la théorie
marque des écarts nets, voire des ruptures, l’identification
des points de bascule entre déséquilibre et équilibre per-
met de rendre compte, conceptuellement, de combinaisons
perceptibles et tellement fondamentales! On retiendra pour
illustration l’acception de la ‡arî©a; elle est avant tout envi-
sagée comme un système de référence plutôt que comme
un système total et clos de règles. L’esprit qui nourrit cet
écrit collectif s’apparente, à bien des égards, à la définition
que donne M. Arkoun de «l’intervention stratégique de la
pensée critique» (p. 172) et que nous voudrions citer en
guise de conclusion ouverte. Elle cherche à «...identifier
les places et les lieux de manifestation de déploiement et
de rupture dans la longue histoire de l’engagement de la
raison humaine avec l’incessante quête pour découvrir un
moyen universel applicable qui perdure. Transcendante,
BCAI 18 – 2002 2
8 (2002) Cooper John, Nettler Ronald et Mahmoud Mohamed (et al.): Islam and
 2026 BCAI en ligne
elle est capable d’agir comme une fondation pour une lé-
gitimité spirituelle, légale, éthique et politique» (21).

Sandra Houot
Lyon
4
 

(21) «The strategic intervention of critical thought […] is to seek to identify
the times and places of manifestation, deployment and rupture in the
long history of human reason’s engagement with the never-ending quest
for a universally applicable meaning that will be lasting, transcendent,
and able to act as a foundation for political, ethical, and spiritual
legitimacy».
Modernity, Muslim Intellectual Respond, recensé par Sandra Houot
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



