| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Chabbi Jacqueline, Le Seigneur des
tribus. L’islam de Mahomet.
Préface d’André Caquot.

Editions Noésis, Paris, 1997. 1 vol. 14 x 22 cm,
726 p.

Avec cet ouvrage, Jacqueline Chabbi affiche une grande
ambition : replacer le Coran et I'islam dans leur société d’ori-
gine, bien différente de celle quiréinterprete le texte et élabore
la doctrine, quelque deux siécles plus tard, et tirer toutes les
conséquences de cette « mise en contexte ».

Lauteur organise son propos en quatre mouvements
intitulés « Le Coran et son milieu d’origine » (p. 29-79), «La
construction du passé, textes d’apres et d’alentour » (p. 81-
175), « Le prophéte dénié » (p. 177-273), « Des combats et
des rites» (p. 275-387), qui aménent a la « Conclusion »
(p. 389-411). Le reste de l'ouvrage rassemble les «An-
nexes» (avec le «Tableau des sourates dans la vulgate
coranique » p. 415-465, les «Notes et commentaires »
p. 467-631, le « Glossaire des principaux mots ou expres-
sions arabes cités dans ce livre» p. 633-655 et la
«Bibliographie commentée » p. 657-681), deux cartes
p. 683 et 685, et I'index p. 687-726.

Les mérites de Jacqueline Chabbi ne sont pas minces.
Comme le souligne André Caquot dans sa préface, elle a
rédigé « un livre exemplaire d’une saine méthode d’histoire
des religions, ni dogmatique, ni irrévérencieuse. Une grande
prudence lui fait éviter les essais subjectifs visant a entrer
dans I'ame du Prophéte » (p. 15). Lauteur se signale aussi
par la rigueur et la finesse — parfois la subtilité — de ses
analyses et par la clarté de ses exposés, nourris par une
connaissance admirable de la langue arabe et par une
grande familiarité avec les sources. La forme de 'ouvrage
est agréable. La langue est élégante et évite dans la me-
sure du possible le jargon des spécialistes. Les arguments
érudits qui freineraient le rythme de la démonstration sont
rejetés dans les notes. La transcription, inspirée de celle de
I'Encyclopédie de I'Islam, réduit le nombre des signes dia-
critiques. Louvrage, qui s'adresse d’abord aux spécialistes,
est également accessible a des lecteurs ignorants de lis-
lam, qui trouveront les éclaircissements nécessaires dans
les annexes ; on y reconnait aisément les qualités pédago-
giques de l'auteur.

Jacqueline Chabbi, dans son avertissement, explique
que son objectif est de reprendre «les textes issus [du]
monde [musulman] » et de «soumetire ces données au
crible de la méthode historique et aux rigueurs qu’impo-
sent les sciences humaines », en s'imposant tout d’abord
une « mise en contexte » (p. 19-20). Il s’agit donc de repla-
cer le Coran « dans son contexte premier de réception, celui
du monde tribal qui I'environne et auquel il s’adresse
d’abord » (p. 22).

Pour ce faire, la premiére partie («Le Coran et son
milieu d’origine ») replace le fondateur de I'islam dans son
I

«espace de vie ». Deux chapitres abordent successivement
« Lespace Mekkois » et « Le statut du Goran ». Lauteur in-
siste sur la prédominance du désert, la «mer hostile,
hérissée de récifs coralliens », un monde «clos sur lui-
méme », «a I'écart des grandes civilisations du croissant
euphratique et des pays bordiers de la Méditerranée orien-
tale », en un mot des «terres d’apocalypse » (p. 31-32).

La deuxiéme partie (« La construction du passé. Tex-
tes d’apres et d’alentour ») est une tentative de retrouver la
couche premiere des traditions en démontant le processus
de reconstruction du passé, opéré dans I'islam impérial.
Elle s’articule en trois chapitres. Le premier, intitulé «Les
récits des fils d’lsraél », s’intéresse au vaste corpus de tex-
tes qui gravitent autour du Coran, les traditions prophétiques
(Hadit), les commentaires coraniques ou I'historiographie
sacrée, et tout particuliérement aux «Récits des fils d’ls-
raél », a savoir les Isra’iliyyat. Lauteur n’accorde guere de
crédit a l'origine yéménite de ces récits (p. 96 et suiv.), a
partir de I'examen des sources; cependant, le fait que le
royaume de Himyar (le Yémen préislamique) ait eu des rois
juifs et que le judaisme soit bien attesté dans nombre de
tribus du sud de la Péninsule représente un argument en
sens contraire qu’il aurait été bon de mentionner. Les deux
autres chapitres, intitulés «De la parole a I'écriture. Les
enjeux historiographiques » et « Textes d’histoire sacrée et
contextes califaux », poursuivent le propos; Jacqueline
Chabbi choisit des exemples dans des sources de types
divers et excelle dans les analyses qui démontent le subs-
trat mental et sociétal.

La troisieme partie («Le Prophéte dénié ») est intro-
duite par un développement sur «La figure mekkoise de
Mahomet ou la médiation paradoxale » ; elle comporte trois
développements sur «Les djinns dépossédés », « Anges
promus, alliés déchus » et « La guerre des mots, Mahomet
et Quraysh ».

La quatriéme partie, «Des combats et des rites »,
analyse successivement « La “seigneurie tribale” », « La vi-
site au bétyle », « La pluie de Sirius et les faux pélerins de
I'an Il », et enfin « Le “grand pélerinage” », terminologie et
symbolique ».

La démonstration de Jacqueline Chabbi s’achéve avec
un choix de « Paroles coraniques » (p. 373-387), pour illus-
trer le Coran d’époque mecquoise. Elle y évoque enfin le
« Seigneur des tribus » du titre, expression dont on trouve
la clef dans la note 645, p. 618-619: c’est la traduction de
Rabb al-‘alamin. Selon I'auteur, « Seigneur des mondes »
serait « une traduction extrapolative qui procéde par trans-
fert de contexte » ; « elle ne signifiait rien dans une société
de tribus qui n'avait aucun moyen de se représenter « des
mondes » différents du sien ». On ne saurait contester, de
fait, que le sens du substantif coranique ‘@lamin (toujours
avec cette graphie, jamais ‘@aman contrairement a ce que
suggere la note 645) fait difficulté : voir ci-dessous.

La « Conclusion » (p. 389-411) est un discours de la
méthode, pour I'étude des origines de lislam. Seule la

I

| BCAI 18 — 2002

BCAIl en ligne

15

BCAI 18 (2002) Chabbi Jacqueline : Le Seigneur des tribus. L'islam de Mahomet. Préface d’André Caquot, recensé par Christian Robin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

démarche suivie par l'auteur serait susceptible de proposer
«une vision sociologiquement et historiquement plus vrai-
semblable ».

Dans cet ouvrage, Jacqueline Chabbi veut faire ceuvre
d’historienne, sans négliger les enrichissements qu’'apporte
la démarche anthropologique (p. 20, 389, etc.) Dans quelle
mesure peut-on considérer qu’elle a réussi ?

Malgré une excellente maitrise des méthodes des
sciences sociales, une argumentation brillante et une écri-
ture de grande qualité, I'auteur ne convainc pas. Les réserves
que je formulerai sont de nature assez dissemblable.

La géne la plus sérieuse résulte sans doute du parti
pris de l'auteur, qui veut tout a la fois faire ceuvre novatrice
et s’adresser a un vaste public. Il en résulte une présenta-
tion pédagogique des problémes, mais en méme temps une
absence presque totale de positionnement dans les débats
scientifiques actuels sur les origines de 'islam. Je rappelle
que ce champ de recherche, presque totalement déserté
par la recherche frangaise, mobilise a I'étranger, surtout en
Grande-Bretagne, aux Etats-Unis d’Amérique, en Allemagne
et en Israél, une vaste communauté de chercheurs. Dans
les travaux les plus récents, trois orientations majeures se
dégagent. La premiére est un réexamen critique des sources
manuscrites (autres que le Goran), qui ont pris, comme on
le sait, leur forme définitive a une date relativement tardive,
au i s. h. (Xt s. e. c¢.): plusieurs angles d’attaque ont été
adoptés, notamment par Michael Cook et Patricia Crone,
qui concluent a une réélaboration radicale des matériaux,
hors d’Arabie, par les convertis des provinces conquises
qui se mettent au service de 'Empire islamique et construi-
sent I'idéologie nécessaire a sa cohésion. Selon ce premier
courant, I'histoire des premiéres décennies de I'islam aurait
été tellement manipulée qu’il serait aujourd’hui pratiqguement
impossible de restituer le milieu des origines en se fondant
sur les récits transmis par la Tradition. Jacqueline Chabbi
lui apporte sa propre contribution en démontrant que la
mémoire et 'imaginaire de la communauté musulmane ont
fait I'objet d’une recomposition radicale, donnant comme
exemple le « caractére devenu absolument primordial de la
sacralité mecquoise » (p. 158).

Une deuxiéme orientation se concentre sur le Coran.
Elle est illustrée tout d’abord par John Wansbrough qui
applique dans deux ouvrages (Quranic Studies : Sources
and Methods of Scriptural Interpretation, Oxford Univer-
sity Press, 1977 ; The Sectarian Milieu. Content and
composition of Islamic salvation history, Oxford University
Press, 1978) les méthodes de I'exégése biblique : il en retire
la conviction que le Coran est un ouvrage qui réunit des
matériaux hétérogénes et trouve sa forme définitive a une
époque relativement tardive. Francois Déroche adopte un
parti radicalement différent : il édite et étudie les copies les
plus anciennes du Coran, qui ne sont pas datées comme
on le sait, afin de reconstruire I'histoire du texte en se fondant
sur 'orthographe, la paléographie et les analyses physico-
chimiques des supports, encres et reliures. On pourrait
I

encore mentionner un ouvrage postérieur a celui de Jac-
queline Chabbi, qui s’attache a rechercher des fragments
de textes syriaques sous la graphie coranique originale (sans
les ajouts postérieurs qui distinguent les consonnes homo-
graphes et notent le hamza, le redoublement de consonnes,
le &, et les trois voyelles bréves) (Christoph Luxenberg, Die
Syro-aramaische Lesart des Koran. Ein Beitrag zur
Entschliisselung der Koransprache, Berlin, Das arabische
Buch, 2000).

La troisieme orientation est représentée par les cher-
cheurs qui se consacrent a la publication (encore partielle)
et a l'analyse de I'immense corpus des textes islamiques
(traditions, Hadit, sira, magazi, commentaires coraniques).
Elle est notamment représentée par un groupe de chercheurs
de I'Université hébraique de Jérusalem, rassemblés autour
de M. J. Kister, et dont I'un des représentants les plus actifs
est aujourd’hui Michael Lecker. Son but est d’analyser mi-
nutieusement ces documents, en cherchant a recouper
chaque fait, a localiser chaque toponyme, & identifier chaque
tribu, a réunir toutes les données sur un événement ou un
monument, a remonter la chaine des garants pour retrouver
l'origine d’une tradition. Si les manipulations ne sont pas
rares, si la signification de nombreux faits anciens fait I'objet
d’appréciations divergentes ou contradictoires, il n’en de-
meure pas moins que ces sources véhiculent une masse
considérable de données qui peuvent étre recoupées et as-
semblées de fagon cohérente. Michael Lecker, par exemple,
a pu écrire I'histoire d’une partie de I'oasis de Yathrib
(aujourd’hui Médine) a I'époque du Prophéte (Muslims, Jews
and Pagans. Studies on Early Islamic Medina, Leiden-New
York-Kéln, Brill, 1995). Les multiples contributions de M. J.
Kister et de M. Lecker sont rassemblées dans quatre volu-
mes des éditions Variorum : M. J. Kister, Studlies in Jahiliyya
and Early Islam, Londres, 1980 ; le méme, Society and
Religion from Jahiliyya to Islam, Aldershot-Brookfield, 1990 ;
le méme, Concepts and Ildeas at the Dawn of Islam,
Aldershot-Brookfield, 1997 ; enfin, Michael Lecker, Jews and
Arabs in Pre- and Early Islamic Arabia, Aldershot-Brookfield,
1998.

Alors que Jacqueline Chabbi traite d’'une question fort
débattue, sur laquelle aucun consentement général ne se
dégage, on se serait attendu a ce qu’elle se positionne par
rapport a ces orientations divergentes. Or, elle n’en fait rien,
sinon de maniére allusive et indirecte, en considérant par
exemple qu’il y a de la « naiveté » (p. 19) a écrire I'histoire
en se fiant aux documents que nous avons. Sa bibliogra-
phie, longue de 25 pages, illustre un certain dédain pour la
littérature spécialisée. Les noms de Wansbrough, Déroche,
Kister ou Lecker n’y apparaissent pas.

Les déficiences de la bibliographie peuvent étre souli-
gnées d’une autre maniére. Deux publications récentes
rééditent les 33 articles considérés comme les plus
significatifs, consacrés a I'Arabie des VI®-vIIi® siécles et a la
vie de Muhammad (The Arabs and Arabia on the Eve of
Islam, ed. F. E. Peters, et The Life of Muhammad, ed. Uri

I

| BCAI 18 — 2002

BCAIl en ligne

16

BCAI 18 (2002) Chabbi Jacqueline : Le Seigneur des tribus. L'islam de Mahomet. Préface d’André Caquot, recensé par Christian Robin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Rubin, Coll. « The Formation of the Classical Islamic World »,
vol. 3 et 4, Variorum, Ashgate, 1998, v. infra, p. 33). Aucun
de ces articles (qui s'inscrivent plutdt dans le courant d’ana-
lyse critique des traditions) n’apparait dans la bibliographie.
Il est vrai que presque tous ont été publiés en langue an-
glaise. Concernant les sources arabes, je note aussi
I’absence de ‘Umar b. Shabba, Ta’rih al-Madina al-
munawwara, éd. Fahim Shaltut, Makka, 1979, une source
majeure pour la période médinoise de Muhammad.

Une deuxieme réserve suscitée par I'ouvrage de Jac-
queline Chabbi concerne la maniere dont sont mis en ceuvre
«les procédés d’analyse ... de I'anthropologie historique »
(p. 20). De maniére trés répétitive, presque obsédante,
l'auteur qui a découvert que la société arabique était
«tribale » qualifie tout par cet adjectif: «naba’ des tribus »
(p. 126), « savoir tribal » (p. 133), « pouvoir tribal » et « chef
tribal » (six fois p. 134), «arabe des tribus» (p. 135),
«contexte tribal » (p. 137), « Arabes tribaux adorateurs de
bétyles » (p. 161), «l1égendes tribales » (p. 162), « anecdote
tribale » (p. 163), «histoire tribale » (p. 163 : S'oppose a « his-
toire sacrée »), «mémoire tribale » (p. 165: s’oppose a
«mémoires royales, notamment celles des rois yéménites »),
« Rabbat tribales » (p. 223), « Coran tribal » (p. 406), « islam
tribal » (p. 407), etc. Mais jamais I'auteur ne définit ce qu'il
entend par « tribu ». Cependant, comme «tribal » fonctionne
dans I'ouvrage comme un synonyme de «nomade » (par
exemple, p. 123, 280; n. 419, p. 577-578), le lecteur finit
par deviner cette équivalence implicite. Mais le contresens
est évident : La Mecque est une cité qui vit du pélerinage et
du commerce, et Yatrib est une grande oasis; or ni les
commergants ni les agriculteurs ne sont des nomades. Les
catégories qui fondent le raisonnement sont donc bien
vagues et sans fondement. Lambition de comprendre le
milieu humain dans lequel se forme le premier islam ne se
traduit pas concrétement. La bibliographie le confirme : les
ouvrages des anthropologues qui ont travaillé sur I'Arabie
ancienne sont ignorés, notamment Robert B. Serjeant et
Walter Dostal. Sur un point particulier, les contributions de
R. B. Serjeant auraient évité une appréciation qui m’appa-
rait erronée. Létablissement de Muhammad a Yatrib est
présenté comme une fuite, un exil, la recherche d’un refuge
(par exemple p. 59, «un exil d’abord difficile a Médine, sa
ville de refuge »; voir aussi p. 391). On voit mal comment
un exilé prendrait la téte d’une petite principauté, qui conclut
un pacte avec les tribus juives de I'oasis, et se lance aussi-
tot dans une guerre de harcélement contre La Mecque.
Linterprétation de Serjeant s’impose manifestement:
Muhammad a été appelé a Yatrib comme un arbitre, pour
mettre fin a un conflit interminable entre deux tribus (Aws
et Hazrag) ; son arbitrage est d’autant plus recherché qu'il
est étranger a l'oasis et donc a ses querelles, et que sa
tribu, son clan, mais aussi sa personne, jouissent d’un grand
prestige et sont susceptibles d’apporter la baraka. Les tribus
du Yémen contemporain offrent des exemples compara-
bles. La thése de I'exil est hagiographique: elle tend a
I

exagérer les difficultés et a prouver qu’elles ont été sur-
montées grace a une intervention divine.

Une troisieme réserve vient des lacunes de la « mise
en contexte » (p. 20, 22, etc.) Du point de vue de la géogra-
phie, il est étonnant que l'attention soit focalisée sur La
Mecque (sans doute le milieu dans lequel Muhammad regoit
sa formation et commence sa mission), mais que Yatrib soit
presque totalement absente, alors que ¢’est dans cette oasis
que se constituent le premier Etat musulman et la doctrine
religieuse qui est son ciment. La description de La Mecque,
et plus généralement de I’Arabie occidentale, qui insiste sur
I'isolement, la misére matérielle et intellectuelle, et les excés
du climat, donne un bon apercu des qualités de plume de
I'auteur, mais se fonde davantage sur le récit de voyageurs
épris d’aventures exotiques (cités dans la bibliographie) que
sur une analyse des conditions réelles. Laffirmation récur-
rente d’un isolement total est sans doute 'argument le plus
contestable : les traditions, mais plus encore I'archéologie
et I'épigraphie, le contredisent de mille fagons (voir dans la
suite de cette recension divers exemples).

Pour gagner en force persuasive, ’Arabie qui est prise
en compte est I'Arabie déserte. Mais Jacqueline Chabbi n’ex-
plique pas qu'il existe une Arabie d’agriculteurs sédentaires,
dans les montagnes du Yémen, de 'Oman et le long de la
mer Rouge, mais aussi dans les oasis, a coté de I'Arabie
des nomades. Elle identifie I'Arabie et le désert, ce qui de-
vient « UArabie des déserts» (p. 17). Il faut attendre la
p. 406 pour découvrir que «I’Arabie des tribus » se limite
aux «grandes régions désertiques et steppiques dont le
Yémen est évidemment exclu ». Mais quelles sont les rai-
sons qui aménent a exclure le Yémen, alors que Himyar, la
principale tribu yéménite au vi® sciécle, domine I'Arabie cen-
trale et occidentale depuis le milieu du Ve siécle et partage
la méme culture ? Sur un point précis, les sources himyarites
(exclusivement épigraphiques et archéologiques) apportent
un éclairage décisif, que Jacqueline Chabbi n’ignore pas,
mais qu’elle ne prend pas en compte dans ses raisonne-
ments. Lenracinement du judaisme au Yémen, qui remonte
au milieu du Ivé siécle si I'on se fie a une source narrative
externe (Philostorge), est confirmé a partir de 400 par les
sources internes. Ces derniéres montrent que le judaisme
himyarite est (au moins en partie) de souche locale et qu'il
élabore un lexique religieux en langue sabéenne, emprunté
a I'araméen, avec des termes tels que S/t (salat) ou zkt
(zakat) qui se retrouvent plus tard dans le lexique coranique.
Si on ajoute que le judaisme domine dans les oasis du nord
du Hijaz depuis une date inconnue, mais probablement an-
térieure a son succes au Yémen, la terminologie commune
a llislam et au judaisme ne s’analyse probablement pas en
termes d’emprunt ou d’appropriation (p. 59, 408), mais plu-
tot de lexique partagé par tous les milieux qui évoluent vers
le monothéisme (autochtone, chrétien ou juif). On observe
ainsi que les inscriptions himyarites juives et chrétiennes
utilisent le méme vocabulaire et désignent Dieu par le méme
nom (Rahmanan, en arabe al- Rahman).

I

| BCAI 18 — 2002

BCAIl en ligne

17

BCAI 18 (2002) Chabbi Jacqueline : Le Seigneur des tribus. L'islam de Mahomet. Préface d’André Caquot, recensé par Christian Robin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Malgré cet enracinement du judaisme, Jacqueline
Chabbi doute que le Yémen puisse étre le transmetteur des
récits et des légendes bibliques, comme le prétendent les
traditions (p. 83 sq., notamment p. 97-98); tout au plus
admet-elle ailleurs (p. 101) que «on ne saurait nier que le
judaisme et le christianisme aient été effectivement pré-
sents au Yémen a cette époque » (p. 101), mais elle ne
s’'interroge nullement sur la chronologie, la nature et I'im-
portance de cette «présence ». N'était-il pas opportun de
rappeler aussi que des princes chrétiens d’origine abyssine
occupent le trone de Himyar pendant plus de quarante ans
(de la fin des années 520 au début des années 570), et
que plusieurs régions (Nagran, Tihama, Suqura) sont forte-
ment christianisées ? C'est a cette époque qu’est construite,
avec I'aide d’artisans byzantins, la cathédrale de San@’,
que les traditionistes (notamment al-Azraqi) décrivent
comme un monument d’'une ampleur et d’'une qualité ex-
ceptionnelles.

Toujours dans le registre géographique, le lecteur aime-
rait que les toponymes évoqués soient précisément
localisés, ce qui est rarement le cas. Dés la premiére page,
il est ainsi fait allusion a la bataille de Hunayn (p. 17, réfé-
rence a ajouter dans 'index), et de nouveau dans la n. 377,
p. 565, mais ce lieu fameux n’est pas situé dans le texte, ni
dans le Glossaire p. 643, ni sur la carte p. 685.

Les commentaires philologiques n’emportent pas da-
vantage I'adhésion. Pour soutenir son propos, Jacqueline
Chabbi analyse avec beaucoup de talent les textes de la
Tradition et entreprend de les réinterpréter en recherchant
le sens premier de nombreux termes. La méthode utilisée
recourt a deux procédés : déterminer le dénominateur com-
mun des diverses acceptions attestées sous une racine, et
retenir les sens en relation avec la vie du désert. Le résultat
n’est pas surprenant : d’un c6té, les mots étudiés présentent
un sens extrémement pointu et alambiqué, de l'autre, le
lexique analysé est naturellement « tribal ». Bayt signifierait
ainsi «tout endroit ot I'on passe réguliérement la nuit »
(p. 36), ‘aya, «signe bien visible qui met sur la bonne piste »
(n. 57, p. 478), la racine ‘MM, «parvenir a son but, lors
d’un déplacement caravanier, en étant bien guidé » (n. 146,
p. 498), etc. La mise en contexte dont se réclame I'auteur
se limite a la recherche d’acceptions bédouines. Or il exis-
tait une voie beaucoup plus sire et féconde, la mise en
évidence du sens que prennent ces mots dans les inscrip-
tions de I'Arabie préislamique. Lexercice est tenté une fois,
pour trouver une explication a un toponyme grec, Macoraba,
relevé dans la Géographie de Ptolémée, et souvent consi-
déré comme correspondant a La Mecque (p. 32-33). Mais
il nest pas renouvelé quand il s’agit de termes arabes,
comme bayt (p. 43), ce qui aboutit & I'hypothése surpre-
nante que «le Bayt mekkois ... pourrait étre ... le roc
lui-méme » et non «I'ensemble du bati qui finit par lui servir
de support» (voir aussi p. 151 et n. 223, p. 513, ou bayt
est rendu par « bétyle »). Or le terme byt est commun dans
les inscriptions de toutes époques pour désigner soit I'habi-
I

tation, soit le temple paien (églises et synagogues sont
désignées par d’autres mots). Les commentaires
philologiques se ressentent naturellement du fait que I'auteur
ne maitrise aucune langue sémitique en dehors de I'arabe.

La mise en contexte, enfin, aurait di faire appel a I'ar-
chéologie. Dans le domaine de I'architecture, le Déme du
Rocher a Jérusalem, «la plus ancienne construction reli-
gieuse musulmane », serait en rupture totale avec «le
modele musulman préexistant, celui qui prolongeait les « non
constructions » issues de I'Arabie tribale » (p. 160). Une telle
affirmation est évidemment contredite par les fouilles effec-
tuées dans diverses régions, sur des sites d’époque perse,
hellénistique, romaine ou byzantine. A Qaryat al-Faw, qui
fut la capitale de la tribu arabe de Kinda, les archéologues
séoudiens ont découvert des temples admirablement cons-
truits et un palais décoré de fresques. La cathédrale de
San‘@’, déja évoquée, était célébrée par les Traditionistes
comme le plus bel édifice d’Arabie. Bien d’autres sites de
I'Arabie orientale et du Hijaz pourraient étre cités pour leur
enceinte ou leurs monuments.

Le matériel découvert dans les fouilles ruine
I'affirmation récurrente d’une Arabie misérable et isolée, qui
amene a considérer «le “verre” ... comme une matiére rare
dont la technique ne pouvait évidemment é&tre maitrisée en
Arabie » (n. 228, p. 515). Dans la méme veine, l'auteur es-
time que «I'imaginaire des gemmes» est «inconcevable
dans le milieu tribal d’origine » (p. 155).

Le godt de la formule entraine parfois Jacqueline
Chabbi a certaines imprécisions. La « sortie d’Arabie » est
une belle trouvaille pour désigner I'expansion musulmane,
mais elle est appliquée aussi bien aux premiéres conqué-
tes (dix ans aprés la mort de Muhammad) qu’au transfert
du centre de I'Empire de Yatrib / Médine a Damas, une
quarantaine d’années plus tard.

Ce méme go(it pour la formule améne a enrichir les
sources de termes savants qui ne s’y trouvent pas. Les
trois déesses de la confédération tribale constituée autour
de La Mecque, mentionnées dans Coran LIII, 19-20 (Allat,
al-‘Uzza et Manat) sont ainsi systématiquement qualifiées
de Rabba, « maitresse », alors que ce terme ne se trouve
pas dans les sources anciennes (p. 44, 222, etc.) Pour une
vision radicalement différente du role de ces trois déesses,
voir Christian Robin, « “Filles de Dieu” de Saba’ a La Mec-
que: réflexions sur 'agencement des panthéons dans
I'Arabie ancienne », Semitica, 50, 2000, p. 113-192.

Enfin, le lecteur aurait souhaité aussi que le contenu
de I'ouvrage s’accorde davantage avec le titre, a savoir « I'is-
lam de Mahomet ». En réalité, sans que cela soit explicité,
c’est la période mecquoise qui est systématiquement privi-
légiée.

J'en arrive a I'examen du titre de I'ouvrage, « Le Sei-
gneur des tribus », traduction de Rabb al-‘alamin. Comme il
s’agit d’'une interprétation qui sert de fondement a I'ensem-
ble de I'ouvrage, il convient de S’y attarder quelque peu.
Pour en apprécier la validité, quatre voies se présentent. La

I

| BCAI 18 — 2002

BCAIl en ligne

18

BCAI 18 (2002) Chabbi Jacqueline : Le Seigneur des tribus. L'islam de Mahomet. Préface d’André Caquot, recensé par Christian Robin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

premiére, sans doute la plus naturelle, est d’analyser le sens
que prend ‘@lamin dans le Coran. Ce mot apparait 73 fois:
42 dans le syntagme Rabb al-‘alamin, et 31 dans d’autres
contextes. Dans ces derniers, la traduction de ‘alamin fait
difficulté : ¢’est ainsi que Régis Blachere opte pour « monde »
(toujours au singulier, avec ou sans majuscule) ou pour
«Univers » (une fois, XXXVII, 77/79). Dans un passage au
moins, XXIX, 9/10, o on lit ff suddr al-‘alamin (« dans les
poitrines des ... »), ce sens méme parait inapproprié. S’ap-
puyant sur ce texte, Jacqueline Chabbi estime que « ce terme
apparait sans ambiguité comme I'un des désignatifs des
“groupes tribaux” » (n. 645, p. 618), ajoutant que «il s’agit
souvent des groupes tribaux autres que les Mecquois »
(n. 645, p. 619). On aurait aimé qu’elle argumente plus pré-
cisément, avec des exemples pris parmi les 30 autres
occurrences. Or un examen systématique montre que le
sens de «tribu» fait difficulté: dans XXXVII, 77/79, par
exemple, est-il vraisemblable que I'exclamation salam ‘ala
Nah fi I-alamin signifie « salut sur Noé parmi les tribus » ?
On notera par ailleurs que, 16 fois, ‘@lamin est utilisé a
propos de personnages bibliques, les Fils d’lsraél (ll, 44/
47 et 116/122; XLIV, 31/32; XLV, 15/16), une liste de
Patriarches (Ill, 30/33), Noé (XXIX, 14/15; XXXVII, 77/
79), Loth (VII, 78/80; XV, 70; XXI, 71; XXVI, 165 ; XXIX,
27/28), Moise (V, 23/20; VII, 136/140), David (Il, 252/
251) ou une liste de Prophétes (VI, 86), et trois fois pour
des personnages évangéliques, Marie et Jésus (lll, 37/42,
V, 115, et XXI, 91). La majorité des attestations se rappor-
tent donc a des personnages que les auditeurs de
Muhammad savaient étrangers a I’Arabie.

La deuxiéme voie consiste a examiner les titres qui
sont donnés aux divinités de I'Arabie préislamique, et plus
précisément si certains de ces titres se référent a des grou-
pes sociaux. Les divinités de I'Arabie du Nord-Ouest
mentionnées dans les inscriptions sont connues soit par
leur nom, soit par un titre. Ce dernier fait référence, de ma-
niére hypothétique, a leur résidence ou a leur domaine: il
en est ainsi du « Maitre des cieux» (B S'mn), de « Celui
de Shara » (d-Sry) ou de « Celui de Ghabat » (¢-Gbt). LAra-
bie méridionale, grace a une épigraphie beaucoup plus riche,
offre une grande variété de noms divins, le plus souvent
accompagnés de titres ; en outre, comme en Arabie du Nord-
Ouest, certaines divinités ne sont pas connues par leur nom,
mais par un titre, qui se référe a un domaine (comme dans
« Celui des cieux », d-S’mwy, le « Maitre de leur maison »,
Bl byt-hmw, ou « Celle de [la ville de] Nashq'™ », dt-Ns%g™)
ou — hypothétiquement — a une qualité (gt-B’dn, dt-Hmym,
dt-Snt™, dt-Zhr", dt-Rhbn, etc.). Sans entrer dans les dé-
tails, les titres des dieux paiens se classent en deux groupes.
Ceux qui expriment un rapport de propriété sur un temple
ou un lieu se composent du substantif b « maitre » ou du
pronom d «celui de», suivi d’un nom propre (pour une
déesse, ce seront respectivement bt et dt). Ceux qui sou-
lignent le lien unissant la divinité a un groupe particulier
emploient le mot « dieu » (‘/h) suivi d’'un nom de tribu ou de
I

lignage: voir par exemple «Celui des Cieux, dieu
d’Amirum », d-S’mwy ‘Ih ‘mr™ (ou Amirum est une tribu),
et “Qyn” dieu de Hs"™ (ou Hs”™ est un nom de lignage).
Dans les inscriptions monothéistes, aprés 380 &. c., le Dieu
unique est d’abord désigné par une périphrase, « Seigneur
du Ciel» (Mr' S'my") ou « Seigneur du Ciel et de la Terre »
(Mr S’myn w-rg"), avant de recevoir un nom propre,
Rahmanan (Rhmnn, dont I'équivalent arabe est al-Rahman).
Une fois, il est qualifié de «Seigneur des vivants et des
morts» (Mr’ hyn w-mwi").

Dans le Coran, Dieu recoit de nombreux titres compo-
sés avec rabb, «maitre », terme arabe qui rend les
substantifs sudarabiques mr’ et b'l. Ce sont, outre Rabb al-
‘@lamin, « Seigneur de Sirius » (Rabb al-8i‘ra,), « Seigneur
des Cieux » (Rabb al-Samawat), « Seigneur des sept Cieux »
(Rabb al-Samawat al-sab“), « Seigneur des Cieux et de la
Terre » (Rabb al-Samawat wa--Ard), « Seigneur des Cieux
et de la Terre et de ce qui est entre eux » (Rabb al-Samawat
wa--Ard wa-ma bayna-huma), « Seigneur de la Terre » (Rabb
al-Ard), « Seigneur de I'Orient et de I'Occident et de ce qui
est entre eux » (Rabb al-Masriq wa-I-Magrib wa-ma bayna-
huma), «Seigneur des Orients et des Occidents » (rabb
al-Masariq wa--Magarib), « Seigneur des Orients » (Rabb
al-Masariq), « Seigneur des deux Orients» (Rabb al-
MaSrigayn), «Seigneur des deux Occidents» (Rabb
al-Magribayn), « Seigneur de toute chose » (Rabb kull Say’),
« Seigneur de la Puissance » (Rabb al-‘izza), « Seigneur de
'Aube » (Rabb al-Falaq), « Seigneur de Moise et Aaron »
(Rabb Musa wa-Harian), « Seigneur de vos premiers
ancétres » (Rabb aba'i-kum al-awwalin), « Seigneur des Hom-
mes » (Rabb al-nas), « Seigneur du Trone » (Rabb al-‘ars),
« Seigneur du Trone immense » (Rabb al-‘ar§ al-‘azim),
« Seigneur du noble Trone » (Rabb al-‘ars al-karim), « Sei-
gneur de cette Ville qu’ll a déclarée sacrée » (Rabb hadihi
l-baldati allati haram-ha) et enfin « Seigneur de ce temple »
(Rabb hada -bayt).

Aussi bien dans les inscriptions préislamiques que
dans le Coran, ces titres divins peuvent se distribuer en
trois groupes: certains rappellent la possession d’un do-
maine défini ; d’autres évoquent une relation privilégiée avec
un groupe déterminé ; les derniers soulignent une souverai-
neté universelle. Aucun ne renvoie a une partie de I'humanité
qui ne soit clairement identifiée.

La troisitme approche, pour juger si la traduction
« Seigneur des tribus » est correcte, consiste a se deman-
der quels sont les mots qui expriment la notion de «tribu »
en arabe avant l'islam. La recherche reste a faire, mais il
est assuré que «tribu» ne s’est jamais dit ‘alam dans les
textes anciens (hors Coran). Le sudarabique offre par ailleurs
un élément de réponse: quand il s’agit d’une tribu
sudarabique, le mot utilisé est s2’b; pour une tribu arabe
c’est ‘s°rt (mot emprunté & l'arabe, ‘asira); pour une tribu
abyssine enfin ¢’est hzb (mot emprunté au guéze). Iy a
donc une grande vraisemblance que le mot arabe le plus
commun pour désigner une tribu soit alors ‘asira.

| BCAI 18 — 2002

BCAIl en ligne

19

BCAI 18 (2002) Chabbi Jacqueline : Le Seigneur des tribus. L'islam de Mahomet. Préface d’André Caquot, recensé par Christian Robin
© IFAO 2026

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

La quatriéme approche, enfin, est I'étymologie de
‘alam. Le schéme fa‘al, comme le pluriel externe, signale
un emprunt (voir notamment A. Jeffery, The Foreign
Vocabulary of the Qur'an, Baroda, 1938, p. 208-209). Cet
emprunt est attesté bien avant I'époque de Muhammad.
Dans une inscription d’al-Hijr (aujourd’hui Mada’in Salih),
en écriture nabatéenne, mais en langue arabe, datée de
267 é. c., on releve w-I‘n mry ‘Im’ mn ySn’ ’l-qbrw « et que
maudisse le Seigneur du Monde celui qui violera le tom-
beau» (voir J. H. Healey and G. Rex Smith,
«Jaussen-Savignac 17 — The earliest dated Arabic Docu-
ment, A.D. 267 », dans Atlal, 12, 1989/1410, p. 77-84 et
pl. 46); ici, « Seigneur du Monde » est exprimé en araméen,
avec notamment le - de I'état emphatique a la fin de /m’.
Noter a ce propos que I'expression « Seigneur du Monde »
se trouve également dans les targums palestiniens d’épo-
que byzantine (Maré(y) ‘alma: Michael Sokoloff, A
Dictionary of Jewish Palestinian Aramaic of the Byzantine
Period, Ramat-Gan, Bar llan University Press, 1990, p. 330,
sous mry ‘Imh) et quatre fois dans I’épigraphie
palmyrénienne (avec la graphie mr’ /m’). En Arabie du Sud,
on reléve deux attestations du mot Im avec le sens de
«monde ». La premiére, qui est datée de juin 523, comporte
linvocation w-trbm “ly kI ‘lm Rhmnn, « et que soit miséri-
cordieux sur tout monde Rahmanan »; la seconde, C/H 539/
2, qui ne comporte pas de date (mais appartient certaine-
ment a la période 380-560), présente dans un contexte
mutilé I'expression w-b-mn b‘dn w-grbn, « et dans le Monde
éloigné et proche ».

La « mise en contexte » pronée par Jacqueline Chabbi
montre que la traduction de Rabb al-‘alamin par « Seigneur
des tribus » est beaucoup plus « extrapolative » que le sens
traditionnel. On reconnaitra aisément que les textes épigra-
phiques d’Arabie sont trop laconiques pour cerner le sens
précis de Im, mais ils confirment 'origine araméenne du
mot, qui présente, entre autres significations, le sens de
«monde » en araméen (sens qui convient bien aux diffé-
rentes inscriptions citées). Il serait bien étonnant que la
notion de «tribu » soit exprimée a La Mecque par un mot
d’origine étrangére. Il convient d’ajouter que I'expression
méme de Rabb al-‘alamin pourrait avoir un antécédent dans
les targums palestiniens d’époque byzantine, dans lesquels
on reléve Rabbin kol ‘almayya’, « Maitre de tous les Mon-
des » (Michael Sokoloff, op. cit., p. 513, sous « rabbin »).

Comme on le voit, les théses de Jacqueline Chabbi
suscitent le débat. C’est le grand mérite d’un ouvrage ambi-
tieux et foisonnant. Il reste a espérer qu’il marquera un
renouveau des recherches francaises sur I’Arabie de
Muhammad et I'islam des origines.

Christian Robin
CNRS — Paris

| BCAI 18 - 2002 20

BCAI 18 (2002) Chabbi Jacqueline : Le Seigneur des tribus. L'islam de Mahomet. Préface d’André Caquot, recensé par Christian Robin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



