
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IF
Chabbi Jacqueline, Le Seigneurs des tribus. L’islam de Mahomet [Christian Robin]

Chabbi Jacqueline, Le Seigneur des
tribus. L’islam de Mahomet.
Préface d’André Caquot.

Éditions Noêsis, Paris, 1997. 1 vol. 14 _ 22 cm,
726 p.

Avec cet ouvrage, Jacqueline Chabbi affiche une grande
ambition: replacer le Coran et l’islam dans leur société d’ori-
gine, bien différente de celle qui réinterprète le texte et élabore
la doctrine, quelque deux siècles plus tard, et tirer toutes les
conséquences de cette «mise en contexte».

L’auteur organise son propos en quatre mouvements
intitulés «Le Coran et son milieu d’origine» (p. 29-79), «La
construction du passé, textes d’après et d’alentour» (p. 81-
175), «Le prophète dénié» (p. 177-273), «Des combats et
des rites» (p. 275-387), qui amènent à la «Conclusion»
(p. 389-411). Le reste de l’ouvrage rassemble les «An-
nexes» (avec le «Tableau des sourates dans la vulgate
coranique» p. 415-465, les «Notes et commentaires»
p. 467-631, le «Glossaire des principaux mots ou expres-
sions arabes cités dans ce livre» p. 633-655 et la
«Bibliographie commentée» p. 657-681), deux cartes
p. 683 et 685, et l’index p. 687-726.

Les mérites de Jacqueline Chabbi ne sont pas minces.
Comme le souligne André Caquot dans sa préface, elle a
rédigé «un livre exemplaire d’une saine méthode d’histoire
des religions, ni dogmatique, ni irrévérencieuse. Une grande
prudence lui fait éviter les essais subjectifs visant à entrer
dans l’âme du Prophète» (p. 15). L’auteur se signale aussi
par la rigueur et la finesse – parfois la subtilité – de ses
analyses et par la clarté de ses exposés, nourris par une
connaissance admirable de la langue arabe et par une
grande familiarité avec les sources. La forme de l’ouvrage
est agréable. La langue est élégante et évite dans la me-
sure du possible le jargon des spécialistes. Les arguments
érudits qui freineraient le rythme de la démonstration sont
rejetés dans les notes. La transcription, inspirée de celle de
l’Encyclopédie de l ’Islam, réduit le nombre des signes dia-
critiques. L’ouvrage, qui s’adresse d’abord aux spécialistes,
est également accessible à des lecteurs ignorants de l’is-
lam, qui trouveront les éclaircissements nécessaires dans
les annexes; on y reconnaît aisément les qualités pédago-
giques de l’auteur.

Jacqueline Chabbi, dans son avertissement, explique
que son objectif est de reprendre «les textes issus [du]
monde [musulman]» et de «soumettre ces données au
crible de la méthode historique et aux rigueurs qu’impo-
sent les sciences humaines», en s’imposant tout d’abord
une «mise en contexte» (p. 19-20). Il s’agit donc de repla-
cer le Coran «dans son contexte premier de réception, celui
du monde tribal qui l’environne et auquel il s’adresse
d’abord» (p. 22).

Pour ce faire, la première partie («Le Coran et son
milieu d’origine») replace le fondateur de l’islam dans son
BCAI 18 – 2002 1
 18 (2002) Chabbi Jacqueline : Le Seigneur des tribus. L’islam de Mahomet. Pré
AO 2026 BCAI en ligne
«espace de vie». Deux chapitres abordent successivement
«L’espace Mekkois» et «Le statut du Coran». L’auteur in-
siste sur la prédominance du désert, la «mer hostile,
hérissée de récifs coralliens», un monde «clos sur lui-
même», «à l’écart des grandes civilisations du croissant
euphratique et des pays bordiers de la Méditerranée orien-
tale», en un mot des «terres d’apocalypse» (p. 31-32).

La deuxième partie («La construction du passé. Tex-
tes d’après et d’alentour») est une tentative de retrouver la
couche première des traditions en démontant le processus
de reconstruction du passé, opéré dans l’islam impérial.
Elle s’articule en trois chapitres. Le premier, intitulé  «Les
récits des fils d’Israël», s’intéresse au vaste corpus de tex-
tes qui gravitent autour du Coran, les traditions prophétiques
(ÎadîÚ), les commentaires coraniques ou l’historiographie
sacrée, et tout particulièrement aux «Récits des fils d’Is-
raël», à savoir les Isræ’îliyyæt. L’auteur n’accorde guère de
crédit à l’origine yéménite de ces récits (p. 96 et suiv.), à
partir de l’examen des sources; cependant, le fait que le
royaume de Îimyar (le Yémen préislamique) ait eu des rois
juifs et que le judaïsme soit bien attesté dans nombre de
tribus du sud de la Péninsule représente un argument en
sens contraire qu’il aurait été bon de mentionner. Les deux
autres chapitres, intitulés «De la parole à l’écriture. Les
enjeux historiographiques» et «Textes d’histoire sacrée et
contextes califaux», poursuivent le propos; Jacqueline
Chabbi choisit des exemples dans des sources de types
divers et excelle dans les analyses qui démontent le subs-
trat mental et sociétal.

La troisième partie («Le Prophète dénié») est intro-
duite par un développement sur «La figure mekkoise de
Mahomet ou la médiation paradoxale»; elle comporte trois
développements sur «Les djinns dépossédés», «Anges
promus, alliés déchus» et «La guerre des mots, Mahomet
et Quraysh».

La quatrième partie, «Des combats et des rites»,
analyse successivement «La “seigneurie tribale”», «La vi-
site au bétyle», «La pluie de Sirius et les faux pèlerins de
l’an II», et enfin «Le “grand pèlerinage”», terminologie et
symbolique».

La démonstration de Jacqueline Chabbi s’achève avec
un choix de «Paroles coraniques» (p. 373-387), pour illus-
trer le Coran d’époque mecquoise. Elle y évoque enfin le
«Seigneur des tribus» du titre, expression dont on trouve
la clef dans la note 645, p. 618-619: c’est la traduction de
Rabb al-©ælamîn. Selon l’auteur, «Seigneur des mondes»
serait «une traduction extrapolative qui procède par trans-
fert de contexte»; «elle ne signifiait rien dans une société
de tribus qui n’avait aucun moyen de se représenter «des
mondes» différents du sien». On ne saurait contester, de
fait, que le sens du substantif coranique ©ælamîn (toujours
avec cette graphie, jamais ©ælamºn contrairement à ce que
suggère la note 645) fait difficulté: voir ci-dessous.

La «Conclusion» (p. 389-411) est un discours de la
méthode, pour l’étude des origines de l’islam. Seule la
5
face d’André Caquot, recensé par Christian Robin

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
© IF
démarche suivie par l’auteur serait susceptible de proposer
«une vision sociologiquement et historiquement plus vrai-
semblable».

Dans cet ouvrage, Jacqueline Chabbi veut faire œuvre
d’historienne, sans négliger les enrichissements qu’apporte
la démarche anthropologique (p. 20, 389, etc.) Dans quelle
mesure peut-on considérer qu’elle a réussi?

Malgré une excellente maîtrise des méthodes des
sciences sociales, une argumentation brillante et une écri-
ture de grande qualité, l’auteur ne convainc pas. Les réserves
que je formulerai sont de nature assez dissemblable.

La gêne la plus sérieuse résulte sans doute du parti
pris de l’auteur, qui veut tout à la fois faire œuvre novatrice
et s’adresser à un vaste public. Il en résulte une présenta-
tion pédagogique des problèmes, mais en même temps une
absence presque totale de positionnement dans les débats
scientifiques actuels sur les origines de l’islam. Je rappelle
que ce champ de recherche, presque totalement déserté
par la recherche française, mobilise à l’étranger, surtout en
Grande-Bretagne, aux États-Unis d’Amérique, en Allemagne
et en Israël, une vaste communauté de chercheurs. Dans
les travaux les plus récents, trois orientations majeures se
dégagent. La première est un réexamen critique des sources
manuscrites (autres que le Coran), qui ont pris, comme on
le sait, leur forme définitive à une date relativement tardive,
au IIIe s. h. (IXe s. e. c.): plusieurs angles d’attaque ont été
adoptés, notamment par Michael Cook et Patricia Crone,
qui concluent à une réélaboration radicale des matériaux,
hors d’Arabie, par les convertis des provinces conquises
qui se mettent au service de l’Empire islamique et construi-
sent l’idéologie nécessaire à sa cohésion. Selon ce premier
courant, l’histoire des premières décennies de l’islam aurait
été tellement manipulée qu’il serait aujourd’hui pratiquement
impossible de restituer le milieu des origines en se fondant
sur les récits transmis par la Tradition. Jacqueline Chabbi
lui apporte sa propre contribution en démontrant que la
mémoire et l’imaginaire de la communauté musulmane ont
fait l’objet d’une recomposition radicale, donnant comme
exemple le «caractère devenu absolument primordial de la
sacralité mecquoise» (p. 158).

Une deuxième orientation se concentre sur le Coran.
Elle est illustrée tout d’abord par John Wansbrough qui
applique dans deux ouvrages (Quranic Studies: Sources
and Methods of Scriptural Interpretation, Oxford Univer-
sity Press, 1977; The Sectarian Milieu. Content and
composition of Islamic salvation history, Oxford University
Press, 1978) les méthodes de l’exégèse biblique: il en retire
la conviction que le Coran est un ouvrage qui réunit des
matériaux hétérogènes et trouve sa forme définitive à une
époque relativement tardive. François Déroche adopte un
parti radicalement différent: il édite et étudie les copies les
plus anciennes du Coran, qui ne sont pas datées comme
on le sait, afin de reconstruire l’histoire du texte en se fondant
sur l’orthographe, la paléographie et les analyses physico-
chimiques des supports, encres et reliures. On pourrait
BCAI 18 – 2002 1
I 18 (2002) Chabbi Jacqueline : Le Seigneur des tribus. L’islam de Mahomet. Pr
AO 2026 BCAI en ligne
encore mentionner un ouvrage postérieur à celui de Jac-
queline Chabbi, qui s’attache à rechercher des fragments
de textes syriaques sous la graphie coranique originale (sans
les ajouts postérieurs qui distinguent les consonnes homo-
graphes et notent le hamza, le redoublement de consonnes,
le æ, et les trois voyelles brèves) (Christoph Luxenberg, Die
Syro-aramäische Lesart des Koran. Ein Beitrag zur
Entschlüsselung der Koransprache, Berlin, Das arabische
Buch, 2000).

La troisième orientation est représentée par les cher-
cheurs qui se consacrent à la publication (encore partielle)
et à l’analyse de l’immense corpus des textes islamiques
(traditions, ÎadîÚ, sîra, mafiæzî, commentaires coraniques).
Elle est notamment représentée par un groupe de chercheurs
de l’Université hébraïque de Jérusalem, rassemblés autour
de M. J. Kister, et dont l’un des représentants les plus actifs
est aujourd’hui Michael Lecker. Son but est d’analyser mi-
nutieusement ces documents, en cherchant à recouper
chaque fait, à localiser chaque toponyme, à identifier chaque
tribu, à réunir toutes les données sur un événement ou un
monument, à remonter la chaîne des garants pour retrouver
l’origine d’une tradition. Si les manipulations ne sont pas
rares, si la signification de nombreux faits anciens fait l’objet
d’appréciations divergentes ou contradictoires, il n’en de-
meure pas moins que ces sources véhiculent une masse
considérable de données qui peuvent être recoupées et as-
semblées de façon cohérente. Michael Lecker, par exemple,
a pu écrire l’histoire d’une partie de l’oasis de Yathrib
(aujourd’hui Médine) à l’époque du Prophète (Muslims, Jews
and Pagans. Studies on Early Islamic Medina, Leiden-New
York-Köln, Brill, 1995). Les multiples contributions de M. J.
Kister et de M. Lecker sont rassemblées dans quatre volu-
mes des éditions Variorum: M. J. Kister, Studies in Jæhiliyya
and Early Islam, Londres, 1980; le même, Society and
Religion from Jæhiliyya to Islam, Aldershot-Brookfield, 1990;
le même, Concepts and Ideas at the Dawn of Islam,
Aldershot-Brookfield, 1997; enfin, Michael Lecker, Jews and
Arabs in Pre- and Early Islamic Arabia, Aldershot-Brookfield,
1998.

Alors que Jacqueline Chabbi traite d’une question fort
débattue, sur laquelle aucun consentement général ne se
dégage, on se serait attendu à ce qu’elle se positionne par
rapport à ces orientations divergentes. Or, elle n’en fait rien,
sinon de manière allusive et indirecte, en considérant par
exemple qu’il y a de la «naïveté» (p. 19) à écrire l’histoire
en se fiant aux documents que nous avons. Sa bibliogra-
phie, longue de 25 pages, illustre un certain dédain pour la
littérature spécialisée. Les noms de Wansbrough, Déroche,
Kister ou Lecker n’y apparaissent pas.

Les déficiences de la bibliographie peuvent être souli-
gnées d’une autre manière. Deux publications récentes
rééditent les 33 articles considérés comme les plus
significatifs, consacrés à l’Arabie des VIe-VIIIe siècles et à la
vie de MuÌammad (The Arabs and Arabia on the Eve of
Islam, ed. F. E. Peters, et The Life of MuÌammad, ed. Uri
6
éface d’André Caquot, recensé par Christian Robin

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
© IF
BCAI 18 – 2002 17

Rubin, Coll. «The Formation of the Classical Islamic World»,
vol. 3 et 4, Variorum, Ashgate, 1998, v. infra, p. 33). Aucun
de ces articles (qui s’inscrivent plutôt dans le courant d’ana-
lyse critique des traditions) n’apparaît dans la bibliographie.
Il est vrai que presque tous ont été publiés en langue an-
glaise. Concernant les sources arabes, je note aussi
l’absence de ‘Umar b. Shabba, Ta’rî≈ al-Madîna al-
munawwara, éd. Fahîm Shaltºt, Makka, 1979, une source
majeure pour la période médinoise de MuÌammad.

Une deuxième réserve suscitée par l’ouvrage de Jac-
queline Chabbi concerne la manière dont sont mis en œuvre
«les procédés d’analyse ... de l’anthropologie historique»
(p. 20). De manière très répétitive, presque obsédante,
l’auteur qui a découvert que la société arabique était
«tribale» qualifie tout par cet adjectif:  «nabâ’ des tribus»
(p. 126), «savoir tribal» (p. 133), «pouvoir tribal» et «chef
tribal» (six fois p. 134), «arabe des tribus» (p. 135),
«contexte tribal» (p. 137), «Arabes tribaux adorateurs de
bétyles» (p. 161), «légendes tribales» (p. 162), «anecdote
tribale» (p. 163), «histoire tribale» (p. 163: s’oppose à «his-
toire sacrée»), «mémoire tribale» (p. 165: s’oppose à
«mémoires royales, notamment celles des rois yéménites»),
«Rabbât tribales» (p. 223), «Coran tribal» (p. 406), «islam
tribal» (p. 407), etc. Mais jamais l’auteur ne définit ce qu’il
entend par «tribu». Cependant, comme «tribal» fonctionne
dans l’ouvrage comme un synonyme de «nomade» (par
exemple, p. 123, 280; n. 419, p. 577-578), le lecteur finit
par deviner cette équivalence implicite. Mais le contresens
est évident: La Mecque est une cité qui vit du pèlerinage et
du commerce, et YaÚrib est une grande oasis; or ni les
commerçants ni les agriculteurs ne sont des nomades. Les
catégories qui fondent le raisonnement sont donc bien
vagues et sans fondement. L’ambition de comprendre le
milieu humain dans lequel se forme le premier islam ne se
traduit pas concrètement. La bibliographie le confirme: les
ouvrages des anthropologues qui ont travaillé sur l’Arabie
ancienne sont ignorés, notamment Robert B. Serjeant et
Walter Dostal. Sur un point particulier, les contributions de
R. B. Serjeant auraient évité une appréciation qui m’appa-
raît erronée. L’établissement de MuÌammad à YaÚrib est
présenté comme une fuite, un exil, la recherche d’un refuge
(par exemple p. 59, «un exil d’abord difficile à Médine, sa
ville de refuge»; voir aussi p. 391). On voit mal comment
un exilé prendrait la tête d’une petite principauté, qui conclut
un pacte avec les tribus juives de l’oasis, et se lance aussi-
tôt dans une guerre de harcèlement contre La Mecque.
L’interprétation de Serjeant s’impose manifestement:
MuÌammad a été appelé à YaÚrib comme un arbitre, pour
mettre fin à un conflit interminable entre deux tribus (‘Aws
et ⁄azraÏ); son arbitrage est d’autant plus recherché qu’il
est étranger à l’oasis et donc à ses querelles, et que sa
tribu, son clan, mais aussi sa personne, jouissent d’un grand
prestige et sont susceptibles d’apporter la baraka. Les tribus
du Yémen contemporain offrent des exemples compara-
bles. La thèse de l’exil est hagiographique: elle tend à
I 18 (2002) Chabbi Jacqueline : Le Seigneur des tribus. L’islam de Mahomet. Pré
AO 2026 BCAI en ligne
exagérer les difficultés et à prouver qu’elles ont été sur-
montées grâce à une intervention divine.

Une troisième réserve vient des lacunes de la «mise
en contexte» (p. 20, 22, etc.) Du point de vue de la géogra-
phie, il est étonnant que l’attention soit focalisée sur La
Mecque (sans doute le milieu dans lequel MuÌammad reçoit
sa formation et commence sa mission), mais que YaÚrib soit
presque totalement absente, alors que c’est dans cette oasis
que se constituent le premier État musulman et la doctrine
religieuse qui est son ciment. La description de La Mecque,
et plus généralement de l’Arabie occidentale, qui insiste sur
l’isolement, la misère matérielle et intellectuelle, et les excès
du climat, donne un bon aperçu des qualités de plume de
l’auteur, mais se fonde davantage sur le récit de voyageurs
épris d’aventures exotiques (cités dans la bibliographie) que
sur une analyse des conditions réelles. L’affirmation récur-
rente d’un isolement total est sans doute l’argument le plus
contestable: les traditions, mais plus encore l’archéologie
et l’épigraphie, le contredisent de mille façons (voir dans la
suite de cette recension divers exemples).

Pour gagner en force persuasive, l’Arabie qui est prise
en compte est l’Arabie déserte. Mais Jacqueline Chabbi n’ex-
plique pas qu’il existe une Arabie d’agriculteurs sédentaires,
dans les montagnes du Yémen, de l’Oman et le long de la
mer Rouge, mais aussi dans les oasis, à côté de l’Arabie
des nomades. Elle identifie l’Arabie et le désert, ce qui de-
vient «L’Arabie des déserts» (p. 17). Il faut attendre la
p. 406 pour découvrir que «l’Arabie des tribus» se limite
aux «grandes régions désertiques et steppiques dont le
Yémen est évidemment exclu». Mais quelles sont les rai-
sons qui amènent à exclure le Yémen, alors que Îimyar, la
principale tribu yéménite au VIe sciècle, domine l’Arabie cen-
trale et occidentale depuis le milieu du Ve siècle et partage
la même culture? Sur un point précis, les sources Ìimyarites
(exclusivement épigraphiques et archéologiques) apportent
un éclairage décisif, que Jacqueline Chabbi n’ignore pas,
mais qu’elle ne prend pas en compte dans ses raisonne-
ments. L’enracinement du judaïsme au Yémen, qui remonte
au milieu du IVe siècle si l’on se fie à une source narrative
externe (Philostorge), est confirmé à partir de 400 par les
sources internes. Ces dernières montrent que le judaïsme
Ìimyarite est (au moins en partie) de souche locale et qu’il
élabore un lexique religieux en langue sabéenne, emprunté
à l’araméen, avec des termes tels que Òlt (Òalæt) ou zkt
(zakæt) qui se retrouvent plus tard dans le lexique coranique.
Si on ajoute que le judaïsme domine dans les oasis du nord
du Îijæz depuis une date inconnue, mais probablement an-
térieure à son succès au Yémen, la terminologie commune
à l’islam et au judaïsme ne s’analyse probablement pas en
termes d’emprunt ou d’appropriation (p. 59, 408), mais plu-
tôt de lexique partagé par tous les milieux qui évoluent vers
le monothéisme (autochtone, chrétien ou juif). On observe
ainsi que les inscriptions Ìimyarites juives et chrétiennes
utilisent le même vocabulaire et désignent Dieu par le même
nom (RaÌmænæn, en arabe al- RaÌmæn).
face d’André Caquot, recensé par Christian Robin
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
© I
Malgré cet enracinement du judaïsme, Jacqueline
Chabbi doute que le Yémen puisse être le transmetteur des
récits et des légendes bibliques, comme le prétendent les
traditions (p. 83 sq., notamment p. 97-98); tout au plus
admet-elle ailleurs (p. 101) que «on ne saurait nier que le
judaïsme et le christianisme aient été effectivement pré-
sents au Yémen à cette époque» (p. 101), mais elle ne
s’interroge nullement sur la chronologie, la nature et l’im-
portance de cette «présence». N’était-il pas opportun de
rappeler aussi que des princes chrétiens d’origine abyssine
occupent le trône de Îimyar pendant plus de quarante ans
(de la fin des années 520 au début des années 570), et
que plusieurs régions (NaÏræn, Tihæma, Suquræ) sont forte-
ment christianisées? C’est à cette époque qu’est construite,
avec l’aide d’artisans byzantins, la cathédrale de ∑an©æ’,
que les traditionistes (notamment al-Azraqî) décrivent
comme un monument d’une ampleur et d’une qualité ex-
ceptionnelles.

Toujours dans le registre géographique, le lecteur aime-
rait que les toponymes évoqués soient précisément
localisés, ce qui est rarement le cas. Dès la première page,
il est ainsi fait allusion à la bataille de Îunayn (p. 17, réfé-
rence à ajouter dans l’index), et de nouveau dans la n. 377,
p. 565, mais ce lieu fameux n’est pas situé dans le texte, ni
dans le Glossaire p. 643, ni sur la carte p. 685.

Les commentaires philologiques n’emportent pas da-
vantage l’adhésion. Pour soutenir son propos, Jacqueline
Chabbi analyse avec beaucoup de talent les textes de la
Tradition et entreprend de les réinterpréter en recherchant
le sens premier de nombreux termes. La méthode utilisée
recourt à deux procédés: déterminer le dénominateur com-
mun des diverses acceptions attestées sous une racine, et
retenir les sens en relation avec la vie du désert. Le résultat
n’est pas surprenant: d’un côté, les mots étudiés présentent
un sens extrêmement pointu et alambiqué, de l’autre, le
lexique analysé est naturellement «tribal». Bayt signifierait
ainsi «tout endroit où l’on passe régulièrement la nuit»
(p. 36), ‘æya, «signe bien visible qui met sur la bonne piste»
(n. 57, p. 478), la racine ‘MM, «parvenir à son but, lors
d’un déplacement caravanier, en étant bien guidé» (n. 146,
p. 498), etc. La mise en contexte dont se réclame l’auteur
se limite à la recherche d’acceptions bédouines. Or il exis-
tait une voie beaucoup plus sûre et féconde, la mise en
évidence du sens que prennent ces mots dans les inscrip-
tions de l’Arabie préislamique. L’exercice est tenté une fois,
pour trouver une explication à un toponyme grec, Macoraba,
relevé dans la Géographie de Ptolémée, et souvent consi-
déré comme correspondant à La Mecque (p. 32-33). Mais
il n’est pas renouvelé quand il s’agit de termes arabes,
comme bayt (p. 43), ce qui aboutit à l’hypothèse surpre-
nante que «le Bayt mekkois ... pourrait être ... le roc
lui-même» et non «l’ensemble du bâti qui finit par lui servir
de support» (voir aussi p. 151 et n. 223, p. 513, où bayt
est rendu par «bétyle»). Or le terme byt est commun dans
les inscriptions de toutes époques pour désigner soit l’habi-
BCAI 18 – 2002
I 18 (2002) Chabbi Jacqueline : Le Seigneur des tribus. L’islam de Mahomet. Pr

FAO 2026 BCAI en ligne
tation, soit le temple païen (églises et synagogues sont
désignées par d’autres mots). Les commentaires
philologiques se ressentent naturellement du fait que l’auteur
ne maîtrise aucune langue sémitique en dehors de l’arabe.

La mise en contexte, enfin, aurait dû faire appel à l’ar-
chéologie. Dans le domaine de l’architecture, le Dôme du
Rocher à Jérusalem, «la plus ancienne construction reli-
gieuse musulmane», serait en rupture totale avec «le
modèle musulman préexistant, celui qui prolongeait les «non
constructions» issues de l’Arabie tribale» (p. 160). Une telle
affirmation est évidemment contredite par les fouilles effec-
tuées dans diverses régions, sur des sites d’époque perse,
hellénistique, romaine ou byzantine. À Qaryat al-Fæw, qui
fut la capitale de la tribu arabe de Kinda, les archéologues
séoudiens ont découvert des temples admirablement cons-
truits et un palais décoré de fresques. La cathédrale de
∑an©æ’, déjà évoquée, était célébrée par les Traditionistes
comme le plus bel édifice d’Arabie. Bien d’autres sites de
l’Arabie orientale et du Îijæz pourraient être cités pour leur
enceinte ou leurs monuments.

Le matériel découvert dans les fouilles ruine
l’affirmation récurrente d’une Arabie misérable et isolée, qui
amène à considérer «le “verre” ... comme une matière rare
dont la technique ne pouvait évidemment être maîtrisée en
Arabie» (n. 228, p. 515). Dans la même veine, l’auteur es-
time que «l’imaginaire des gemmes» est «inconcevable
dans le milieu tribal d’origine» (p. 155).

Le goût de la formule entraîne parfois Jacqueline
Chabbi à certaines imprécisions. La «sortie d’Arabie» est
une belle trouvaille pour désigner l’expansion musulmane,
mais elle est appliquée aussi bien aux premières conquê-
tes (dix ans après la mort de MuÌammad) qu’au transfert
du centre de l’Empire de YaÚrib / Médine à Damas, une
quarantaine d’années plus tard.

Ce même goût pour la formule amène à enrichir les
sources de termes savants qui ne s’y trouvent pas. Les
trois déesses de la confédération tribale constituée autour
de La Mecque, mentionnées dans Coran LIII, 19-20 (Allæt,
al-©Uzzæ et Manæt) sont ainsi systématiquement qualifiées
de Rabba, «maîtresse», alors que ce terme ne se trouve
pas dans les sources anciennes (p. 44, 222, etc.) Pour une
vision radicalement différente du rôle de ces trois déesses,
voir Christian Robin, «“Filles de Dieu” de Saba’ à La Mec-
que: réflexions sur l’agencement des panthéons dans
l’Arabie ancienne», Semitica, 50, 2000, p. 113-192.

Enfin, le lecteur aurait souhaité aussi que le contenu
de l’ouvrage s’accorde davantage avec le titre, à savoir «l’is-
lam de Mahomet». En réalité, sans que cela soit explicité,
c’est la période mecquoise qui est systématiquement privi-
légiée.

J’en arrive à l’examen du titre de l’ouvrage, «Le Sei-
gneur des tribus», traduction de Rabb al-©ælamîn. Comme il
s’agit d’une interprétation qui sert de fondement à l’ensem-
ble de l’ouvrage, il convient de s’y attarder quelque peu.
Pour en apprécier la validité, quatre voies se présentent. La
18
éface d’André Caquot, recensé par Christian Robin

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IF
première, sans doute la plus naturelle, est d’analyser le sens
que prend ©ælamîn dans le Coran. Ce mot apparaît 73 fois:
42 dans le syntagme Rabb al-©ælamîn, et 31 dans d’autres
contextes. Dans ces derniers, la traduction de ©ælamîn fait
difficulté: c’est ainsi que Régis Blachère opte pour «monde»
(toujours au singulier, avec ou sans majuscule) ou pour
«Univers» (une fois, XXXVII, 77/79). Dans un passage au
moins, XXIX, 9/10, où on lit fî Òudºr al-©ælamîn («dans les
poitrines des ...»), ce sens même paraît inapproprié. S’ap-
puyant sur ce texte, Jacqueline Chabbi estime que «ce terme
apparaît sans ambiguïté comme l’un des désignatifs des
“groupes tribaux”» (n. 645, p. 618), ajoutant que «il s’agit
souvent des groupes tribaux autres que les Mecquois»
(n. 645, p. 619). On aurait aimé qu’elle argumente plus pré-
cisément, avec des exemples pris parmi les 30 autres
occurrences. Or un examen systématique montre que le
sens de «tribu» fait difficulté: dans XXXVII, 77/79, par
exemple, est-il vraisemblable que l’exclamation salæm ©alæ
NºÌ fî l-©ælamîn signifie «salut sur Noé parmi les tribus»?
On notera par ailleurs que, 16 fois, ©ælamîn est utilisé à
propos de personnages bibliques, les Fils d’Israël (II, 44/
47 et 116/122; XLIV, 31/32; XLV, 15/16), une liste de
Patriarches (III, 30/33), Noé (XXIX, 14/15; XXXVII, 77/
79), Loth (VII, 78/80; XV, 70; XXI, 71; XXVI, 165; XXIX,
27/28), Moïse (V, 23/20; VII, 136/140), David (II, 252/
251) ou une liste de Prophètes (VI, 86), et trois fois pour
des personnages évangéliques, Marie et Jésus (III, 37/42,
V, 115, et XXI, 91). La majorité des attestations se rappor-
tent donc à des personnages que les auditeurs de
MuÌammad savaient étrangers à l’Arabie.

La deuxième voie consiste à examiner les titres qui
sont donnés aux divinités de l’Arabie préislamique, et plus
précisément si certains de ces titres se réfèrent à des grou-
pes sociaux. Les divinités de l’Arabie du Nord-Ouest
mentionnées dans les inscriptions sont connues soit par
leur nom, soit par un titre. Ce dernier fait référence, de ma-
nière hypothétique, à leur résidence ou à leur domaine: il
en est ainsi du «Maître des cieux» (B‘l S1mn), de «Celui
de Sharæ» (ƒ-S2ry) ou de «Celui de Ghæbæt» (ƒ-flbt). L’Ara-
bie méridionale, grâce à une épigraphie beaucoup plus riche,
offre une grande variété de noms divins, le plus souvent
accompagnés de titres; en outre, comme en Arabie du Nord-
Ouest, certaines divinités ne sont pas connues par leur nom,
mais par un titre, qui se réfère à un domaine (comme dans
«Celui des cieux», ƒ-S1mwy, le «Maître de leur maison»,
B‘l byt-hmw, ou «Celle de [la ville de] Nashqum», ƒt-Ns2qm)
ou – hypothétiquement – à une qualité (∂t-B’dn, ƒt-Îmym,
ƒt-∑ntm, ƒt-Åhrn, ƒt-RÌbn, etc.). Sans entrer dans les dé-
tails, les titres des dieux païens se classent en deux groupes.
Ceux qui expriment un rapport de propriété sur un temple
ou un lieu se composent du substantif b‘l «maître» ou du
pronom ƒ «celui de», suivi d’un nom propre (pour une
déesse, ce seront respectivement b‘lt et ƒt). Ceux qui sou-
lignent le lien unissant la divinité à un groupe particulier
emploient le mot «dieu» (‘lh) suivi d’un nom de tribu ou de
BCAI 18 – 2002 1
 18 (2002) Chabbi Jacqueline : Le Seigneur des tribus. L’islam de Mahomet. Pré
AO 2026 BCAI en ligne
lignage: voir par exemple «Celui des Cieux, dieu
d’Amîrum», ƒ-S1mwy ‘lh ‘mrm (où Amîrum est une tribu),
et ¢¢Qynn dieu de ⁄s1’m (où ⁄s1’m est un nom de lignage).
Dans les inscriptions monothéistes, après 380 è. c., le Dieu
unique est d’abord désigné par une périphrase, «Seigneur
du Ciel» (Mr’ S1myn) ou «Seigneur du Ciel et de la Terre»
(Mr’ S1myn w-’r∂n), avant de recevoir un nom propre,
RaÌmanæn (RÌmnn, dont l’équivalent arabe est al-RaÌmæn).
Une fois, il est qualifié de «Seigneur des vivants et des
morts» (Mr’ Ìyn w-mwtn).

Dans le Coran, Dieu reçoit de nombreux titres compo-
sés avec rabb, «maître», terme arabe qui rend les
substantifs sudarabiques mr’ et b‘l. Ce sont, outre Rabb al-
©ælamîn, «Seigneur de Sirius» (Rabb al-‡i¢ræ,), «Seigneur
des Cieux» (Rabb al-Samawæt), «Seigneur des sept Cieux»
(Rabb al-Samawæt al-sab©), «Seigneur des Cieux et de la
Terre» (Rabb al-Samawæt wa-l-Ar∂), «Seigneur des Cieux
et de la Terre et de ce qui est entre eux» (Rabb al-Samawæt
wa-l-Ar∂ wa-mæ bayna-humæ), «Seigneur de la Terre» (Rabb
al-Ar∂), «Seigneur de l’Orient et de l’Occident et de ce qui
est entre eux» (Rabb al-Ma‡riq wa-l-Mafirib wa-mæ bayna-
humæ), «Seigneur des Orients et des Occidents» (rabb
al-Ma‡æriq wa-l-Mafiærib), «Seigneur des Orients» (Rabb
al-Ma‡æriq), «Seigneur des deux Orients» (Rabb al-
Ma‡riqayn), «Seigneur des deux Occidents» (Rabb
al-Mafiribayn), «Seigneur de toute chose» (Rabb kull ‡ay’),
«Seigneur de la Puissance» (Rabb al-©izza), «Seigneur de
l’Aube» (Rabb al-Falaq), «Seigneur de Moïse et Aaron»
(Rabb Mºsæ wa-Hærºn), «Seigneur de vos premiers
ancêtres» (Rabb æbæ’i-kum al-awwalîn), «Seigneur des Hom-
mes» (Rabb al-næs), «Seigneur du Trône» (Rabb al-¢ar‡),
«Seigneur du Trône immense» (Rabb al-©ar‡ al-©aÂîm),
«Seigneur du noble Trône» (Rabb al-©ar‡ al-karîm), «Sei-
gneur de cette Ville qu’Il     a déclarée sacrée» (Rabb hæƒihi
l-baldati allatî Ìaram-hæ) et enfin «Seigneur de ce temple»
(Rabb hæƒæ l-bayt).

Aussi bien dans les inscriptions préislamiques que
dans le Coran, ces titres divins peuvent se distribuer en
trois groupes: certains rappellent la possession d’un do-
maine défini; d’autres évoquent une relation privilégiée avec
un groupe déterminé; les derniers soulignent une souverai-
neté universelle. Aucun ne renvoie à une partie de l’humanité
qui ne soit clairement identifiée.

La troisième approche, pour juger si la traduction
«Seigneur des tribus» est correcte, consiste à se deman-
der quels sont les mots qui expriment la notion de «tribu»
en arabe avant l’islam. La recherche reste à faire, mais il
est assuré que «tribu» ne s’est jamais dit ©ælam dans les
textes anciens (hors Coran). Le sudarabique offre par ailleurs
un élément de réponse: quand il s’agit d’une tribu
sudarabique, le mot utilisé est s2’b; pour une tribu arabe
c’est ‘s2rt (mot emprunté à l’arabe, ©a‡îra); pour une tribu
abyssine enfin c’est Ìzb (mot emprunté au guèze). Il y a
donc une grande vraisemblance que le mot arabe le plus
commun pour désigner une tribu soit alors ©a‡îra.
9
face d’André Caquot, recensé par Christian Robin

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
© IF
La quatrième approche, enfin, est l’étymologie de
©ælam. Le schème fæ©al, comme le pluriel externe, signale
un emprunt (voir notamment A. Jeffery, The Foreign
Vocabulary of the Qur’æn, Baroda, 1938, p. 208-209). Cet
emprunt est attesté bien avant l’époque de MuÌammad.
Dans une inscription d’al-Îijr (aujourd’hui Madæ’in ∑æliÌ),
en écriture nabatéenne, mais en langue arabe, datée de
267 è. c., on relève w-l©n mry ¢lm’ mn y‡n’ ‘l-qbrw «et que
maudisse le Seigneur du Monde celui qui violera le tom-
beau» (voir J. H. Healey and G. Rex Smith,
«Jaussen-Savignac 17 – The earliest dated Arabic Docu-
ment, A.D. 267», dans Atlal, 12, 1989/1410, p. 77-84 et
pl. 46); ici, «Seigneur du Monde» est exprimé en araméen,
avec notamment le -’ de l’état emphatique à la fin de ‘lm’.
Noter à ce propos que l’expression «Seigneur du Monde»
se trouve également dans les targums palestiniens d’épo-
que byzantine (Mærê(y) ©ælmæ: Michael Sokoloff, A
Dictionary of Jewish Palestinian Aramaic of the Byzantine
Period, Ramat-Gan, Bar Ilan University Press, 1990, p. 330,
sous mry ©lmh) et quatre fois dans l’épigraphie
palmyrénienne (avec la graphie mr’ ©lm’). En Arabie du Sud,
on relève deux attestations du mot ©lm avec le sens de
«monde». La première, qui est datée de juin 523, comporte
l’invocation w-trÌm ©ly kl ©lm RÌmnn, «et que soit miséri-
cordieux sur tout monde RaÌmanæn»; la seconde, CIH 539/
2, qui ne comporte pas de date (mais appartient certaine-
ment à la période 380-560), présente dans un contexte
mutilé l’expression w-b-©lmn b©dn w-qrbn, «et dans le Monde
éloigné et proche».

La «mise en contexte» prônée par Jacqueline Chabbi
montre que la     traduction de Rabb al-©ælamîn par «Seigneur
des tribus» est beaucoup plus «extrapolative» que le sens
traditionnel. On reconnaîtra aisément que les textes épigra-
phiques d’Arabie sont trop laconiques pour cerner le sens
précis de ©lm, mais ils confirment l’origine araméenne du
mot, qui présente, entre autres significations, le sens de
«monde» en araméen (sens qui convient bien aux diffé-
rentes inscriptions citées). Il serait bien étonnant que la
notion de «tribu» soit exprimée à La Mecque par un mot
d’origine étrangère. Il convient d’ajouter que l’expression
même de Rabb al-©ælamîn pourrait avoir un antécédent dans
les targums palestiniens d’époque byzantine, dans lesquels
on relève Rabbºn kœl ©ælmæyyæ’, «Maître de tous les Mon-
des» (Michael Sokoloff, op. cit., p. 513, sous «rabbîn»).

Comme on le voit, les thèses de Jacqueline Chabbi
suscitent le débat. C’est le grand mérite d’un ouvrage ambi-
tieux et foisonnant. Il reste à espérer qu’il marquera un
renouveau des recherches françaises sur l’Arabie de
MuÌammad et l’islam des origines.

Christian Robin
CNRS – Paris
BCAI 18 – 2002 20
I 18 (2002) Chabbi Jacqueline : Le Seigneur des tribus. L’islam de Mahomet. Préface d’André Caquot, recensé par Christian Robin
AO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



