| V1. CODICOLOGIE, EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES

Nagm al-Din Kobra, Les éclosions de la
beauté et les parfums de la majesté.
Fawatih al-gamal wa fawa’ih al-galal.
Traduit de l'arabe et présenté par Paul
Ballanfat.

Editions de I'éclat, Nimes, 2001 (Philosophie
imaginaire, XXXVIII). 16 x 23 cm, 244 p.

Fritz Meier (") et Henry Corbin ? avaient depuis long-
temps insisté sur l'originalité de la pensée de Nagm al-din
Kubra (1145-1221), fondateur de la confrérie kubrawiyya.
Cependant celui-ci était demeuré mal connu, et ce traité
fondamental n’avait jamais été traduit auparavant. En tra-
duisant et en présentant les Fawatih al-gamal wa-fawa’ih
al-galal, Paul Ballanfat nous offre la premiére étude appro-
fondie en francais de la mystique de Nagm al-din Kubra. Il
entend poursuivre ses recherches sur cet auteur en publiant
son commentaire coranique Ayn al-Hayat et quelques autres
traités mineurs.

Lintroduction est copieuse et dense (120 p.). Elle pré-
sente successivement des éléments biographiques et
quelques grandes lignes de la pensée de N. Kubra.
P. Ballanfat reconstitue le parcours spirituel de N. Kubra.
Trés érudit et imbu de sa science, le jeune homme est en
recherche spirituelle, mais se montre hostile aux pratiques
soufies, en particulier a la soumission au maitre. C’est a
Dizful qu'il rencontre fortuitement son premier maitre, Ismail
al-Qasri, vers 1180. Ne pouvant venir a bout de sa suffisance,
Isma‘il I'envoie auprés de son propre maitre, ‘Ammar al-
Bidlisi, un disciple de Aba -Nagib al-Suhrawardi. Celui-Ci lui
conseille a son tour de rencontrer Rizbihan Misri, un autre
suhrawardi établi a Alexandrie, lequel lui administre une
gifle salutaire qui le délivre enfin de son défaut. N. Kubra
retourne ensuite auprés d’lsma‘il al-Qasri afin d’y complé-
ter sa formation. Il recoit la permission de diriger et I'ordre
de s’établir au Hwarazm, ot le milieu politique devenait de
plus en plus hostile au soufisme. Il annonca I'arrivée des
Mongols, qu’il considérait a la fois comme le chatiment d’un
Etat ol les soufis étaient maltraités et comme l'augure
d’une renaissance ou le soufisme inspirerait la nouvelle
société musulmane. Il mourut en martyr, tué par les Mongols.

Les éclosions de la beauté et les parfums de la ma-
Jjesté sont I'ceuvre majeure de N. Kubra. Elle furent écrites
pour informer le soufi des événements intérieurs expérimen-
tés durant la retraite, et plus particulierement les perceptions
visuelles et auditives. Elles s’appuient sur les expériences
spirituelles de I'auteur et abordent différents thémes de
maniére un peu désordonnée. La présentation de ce texte
par P. Ballanfat s’appuie sur I'étude de I'ensemble des
ceuvres de N. Kubra et sur certains écrits de ses disciples;
elle s’avere non seulement extrémement éclairante, mais
indispensable a sa compréhension correcte.

Les principales caractéristiques de I'univers mental
kubrawi sont la quéte du maitre véritable (sans lui le chemi-
I

nement est impossible et les premiéres faveurs que le dis-
ciple obtient ne sont que la perception de I'état de son
maitre), 'importance de la retraite spirituelle et de I'invoca-
tion comme moyens d’accéder a la Connaissance mystique
acquise par inspiration, le role des visions dans l'initiation
spirituelle, et la rapidité de I'acquisition des degrés spiri-
tuels (N. K. distingue trois voies vers Dieu, celle des pieux
(ahyar) et des justes (abrar) qui sont rares a réussir et che-
minent trés lentement, et celle des effrontés (Suttar), les
gens de 'amour qui voyagent par le ravissement et attei-
gnent leur but dés le début).

N. Kubra se réclame de Gunayd (m. ca 910) et lui em-
prunte certains traits de doctrine. Il lui emprunte notamment
ses huit principes — le maintien en permanence de la pu-
reté rituelle, le jedne, le silence, la retraite, I'invocation
continue, la permanence du lien intérieur avec le Sayh, le
rejet des pensées conscientes, la soumission absolue a la
volonté de Dieu —, et il y ajoute la réduction du temps de
sommeil au minimum et la modération lors de la rupture du
jetine. Ces conditions convergent vers un but unique qui
est la mort anticipée volontaire. Cependant il ne s’agit pas
de s’extraire du monde d’ici-bas pour rejoindre I'autre monde,
mais bien d’aller outre I'autre monde, vers Dieu exclusive-
ment, ceci grace a I'annihilation du «je ». Retraite et
invocation ininterrompue libérent le cceur de la domination
de I'ame et induisent des expériences visionnaires et audi-
tives. Chomme est une lumiére divine qui doit se libérer
des ténébres de la nature pour rejoindre sa source, Dieu.
C’est pourquoi les degrés de I'invocation sont marqués par
des lumieres colorées qui représentent I'ascension des or-
ganes spirituels et permettent d’interpréter les états
intérieurs et les progrés spirituels. En réalité, c’est le cceur
du voyageur qui apparait en face de lui et ce dédoublement
symbolise I'espace manifesté entre existence métaphorique
et véritable existence, entre soi invoquant et soi invoqué.
Le ceeur apparait d’abord sous la forme d’un puits en ruines
ou d’une lumiére noire, car il est alors rempli de démons et
de souffrance. Linvocation perce petit a petit la paroi du
ceeur afin que la lumiére qui y est enfermée puisse s’élan-
cer vers la Lumiére qui descend du Trone. Alors I'esprit
s'éleve vers la Présence divine et le corps imprégné de
lumiére est transfiguré.

Différentes expériences visionnaires correspondent
aux trois degrés ou phases de I'dme. Dans un premier temps,
le mystique pergoit son &me appétitive sous I'apparence
d’un cercle d’un noir absolu qui peu a peu évolue vers un
croissant de lune de plus en plus clair au fur et a mesure
que la matiére se clarifie et laisse passer la lumiére sous le
feu de I'invocation. Puis son &me blamante, assimilée a I'in-
telligence, lui apparait sous la forme d’un soleil rouge d’une

(1) Fritz Meier, Die Fawd’ih al-Jamal wa Fawétih al-Jalél des Najm al-din
al-Kubra, Wieshaden, 1957.
(2) Henri Corbin, L’homme de lumiere dans le soufisme iranien,
Chambéry, Présence, 1971.

| BCAI 18 - 2002 126

BCAI 18 (2002) Nagm al-Din Kobra : Les éclosions de la beauté et les parfums de la majesté. Fawatih al-gamal wa fawa’ih al-galal. Traduit de I'arabe et présenté par
Paul Ballanfat, recensé par Eve Feuillebois-Pierunek
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V1. CODICOLOGIE, EDITION €T TRADUCTION DE TEXTES

lumiére intense. Enfin 'ame pacifiée finit par se confondre
avec le visage de lumiére du mystique, miroir éblouissant
ou I'on percoit les merveilles de 'univers, le tout nimbé de
lumiére verte. Cette vision de son propre témoin intérieur,
de son double céleste est en réalité I'expérience de la Face
de Dieu, car ce double n’est autre que la présence a soi de
la Lumiére divine. La lumiére du mystique reste toutefois
différente de celle de Dieu.

Les états spirituels sont figurés par différentes cou-
leurs : ainsi le jaune trahit la faiblesse de I'ame, une lumiere
trouble et empoussiérée indique la lutte contre les démons
et 'ame appétitive, le bleu signifie la vie de I'ame, le rouge
la puissance et la concentration visionnaire et le vert la vie
du ceeur.

N. Kubra se livre a une analyse complexe du nom su-
préme de Dieu, Allah. Ce nom permet I'ascension spirituelle,
le mi‘rag, il n’est rien d’autre que la simplicité extréme du
ceeur purifié, vidé du monde. Le nom supréme, créateur (le
ha est le souffle primordial) et capable d’unir le ciel et la
terre, est donné a chaque voyageur en fonction de sa
connaissance. Au ceeur parfaitement vidé de toute égoité
est conférée la puissance du Nom, dont le monde est I'ex-
pression, et le cceur devient alors lieutenant de Dieu et
microcosme.

N. Kubra distingue soigneusement entre I'existence
(wugdd) et I'étre (kawn). Lexistence est le propre de Dieu:
elle est sans commencement et se suffit & elle-méme. Elle
préceéde I'étre créé qui, lui, n'est pas coéternel a Dieu. La
distance entre I'esprit et le corps tient tout entiére dans la
distance entre I'existence et I'étre. Le corps, ¢’est I'étre ar-
raché au néant par I'acte d’une volonté qui le transcende, il
est inséparable du temps, connait un début et une fin. Les-
prit échappe a I'étre, il est ce par quoi ’homme participe de
I'existence divine. Il s’efforce d’arracher son existence au
monde de I'étre par lequel il est contaminé via le corps.
Lhomme partage avec Dieu le mystere de I'existence et
c’est par I'existence qu'il est dans l'intimité de Dieu et non
par quelque acte qu'il aurait accompli. Pourtant cette exis-
tence humaine est aussi un redoutable piége : malheur a
I’homme qui s’arréterait aux apparences et ne reconnaitrait
pas la dimension divine de sa propre existence en rencon-
trant son maitre intérieur, ce soi vraiment existant. Le pélerin
vise 'annihilation de soi, ¢’est-a-dire I'abolition de toute pré-
tention a I'égoité pour laisser se déployer en soi le don du
«je» divin.

Qu’il me soit permis de faire quelques remarques mi-
neures qui n’enlévent rien a la valeur de ce beau travail.
P. Ballanfat traduit I'expression wali-tara$ par «raseur de
saints» (p. 9). Il est vrai que le verbe persan taraSidan
signifie «raser », mais aussi « sculpter, fagonner », et il me
semble que, d’aprés le contexte, «faiseur de saints » serait
une traduction plus appropriée.

D’autre part, le ‘USSag-name n’est pas de Fahr al-Din
‘Eraqi (p. 40), mais d’un auteur mineur appelé Ata’i qui
écrivit environ trente ans aprés la mort de ‘Eraqi ®). Enfin il
I

faudrait peut-étre un peu tempérer ou expliciter I'affirmation
selon laquelle N. Kubra et N. Razi ont condamné les philo-
sophes (p. 47-48). Leur métaphysique est imprégnée
d’avicennisme, et ce qu’ils condamnent dans la philoso-
phie, c’est surtout son cantonnement a la raison. Il existe
en effet trois types de connaissance pour N. Razi: ration-
nelle, méditative et visionnaire ; le connaissant parfait est
celui qui a accés a ces trois sortes de connaissance . La
philosophie n’est donc pas exclue, mais intégrée dans le
bagage idéal du pelerin.

La traduction des Fawatih al-Gamal wa fawa’ih al-galal
proposée par Paul Ballanfat s’appuie sur I'excellente édi-
tion critique de F. Meier. Fidéle et rigoureuse, elle manque
parfois un peu d’élégance. Les termes techniques traduits
en francais ne sont pas accompagnés de leur transcription
arabe, mais un précieux lexique des termes arabes avec
leurs équivalents frangais éclaire le texte. Des index des
citations coraniques, des traditions, des noms propres et
des notions complétent le tout. Un excellent travail qui inté-
ressera vivement les chercheurs en sciences religieuses.

Eve Feuillebois-Pierunek
Université de Paris Il

(3) Nasrollah Pourjavady, « Sahedbazi-ha-ye Ahmad Gazali », Hermann
Landolt’s Festschift, a paraitre.

(4) Najm al-Din Daye Razi, Mirsad al-‘ibad, introd. et éd. M. A. Riyahi.
Téhéran, ‘llmi va farhangi, 1365, p. 111 sg.

| BCAI 18 - 2002 127

BCAI 18 (2002) Nagm al-Din Kobra : Les éclosions de la beauté et les parfums de la majesté. Fawatih al-gamal wa fawa’ih al-galal. Traduit de I'arabe et présenté par
Paul Ballanfat, recensé par Eve Feuillebois-Pierunek
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



