
VI. CODICOLOGIE, ÉDITION ET TRADUCTION DE TEXTES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
Paul 
© IFA
NaÏm al-Dîn Kobræ, Les éclosions de la beauté et les parfums de la majesté [Eve Feuillebois-Pierunek]

NaÏm al-Dîn Kobræ, Les éclosions de la
beauté et les parfums de la majesté.
FawætiÌ al-Ïamæl wa fawæ’iÌ al-Ïalæl.
Traduit de l’arabe et présenté par Paul
Ballanfat.

Éditions de l’éclat, Nîmes, 2001 (Philosophie
imaginaire, XXXVIII). 16 _ 23 cm, 244 p.

Fritz Meier (1) et Henry Corbin (2) avaient depuis long-
temps insisté sur l’originalité de la pensée de NaÏm al-dîn
Kubræ (1145-1221), fondateur de la confrérie kubræwiyya.
Cependant celui-ci était demeuré mal connu, et ce traité
fondamental n’avait jamais été traduit auparavant.  En tra-
duisant et en présentant les FawætiÌ al-Ïamæl wa-fawæ’iÌ
al-Ïalæl, Paul Ballanfat nous offre la première étude appro-
fondie en français de la mystique de NaÏm al-dîn Kubræ. Il
entend poursuivre ses recherches sur cet auteur en publiant
son commentaire coranique ©Ayn al-Îayæt et quelques autres
traités mineurs.

L’introduction est copieuse et dense (120 p.). Elle pré-
sente successivement des éléments biographiques et
quelques grandes lignes de la pensée de N. Kubræ.
P. Ballanfat reconstitue le parcours spirituel de N. Kubræ.
Très érudit et imbu de sa science, le jeune homme est en
recherche spirituelle, mais se montre hostile aux pratiques
soufies, en particulier à la soumission au maître. C’est à
Dizfºl qu’il rencontre fortuitement son premier maître, Ismæ©îl
al-Qasrî, vers 1180. Ne pouvant venir à bout de sa suffisance,
Ismæ©îl l’envoie auprès de son propre maître, ©Ammær al-
Bidlîsî, un disciple de Abº l-NaÏîb al-Suhrawardî. Celui-ci lui
conseille à son tour de rencontrer Rºzbihæn MiÒrî, un autre
suhrawardî établi à Alexandrie, lequel lui administre une
gifle salutaire qui le délivre enfin de son défaut. N. Kubræ
retourne ensuite auprès d’Ismæ©îl al-Qasrî afin d’y complé-
ter sa formation. Il reçoit la permission de diriger et l’ordre
de s’établir au ⁄wærazm, où le milieu politique devenait de
plus en plus hostile au soufisme. Il annonça l’arrivée des
Mongols, qu’il considérait à la fois comme le châtiment d’un
État où les soufis étaient maltraités et  comme l’augure
d’une renaissance où le soufisme inspirerait la nouvelle
société musulmane. Il mourut en martyr, tué par les Mongols.

Les éclosions de la beauté et les parfums de la ma-
jesté sont l’œuvre majeure de N. Kubræ. Elle furent  écrites
pour informer le soufi des événements intérieurs expérimen-
tés durant la retraite, et plus particulièrement les perceptions
visuelles et auditives. Elles s’appuient sur les expériences
spirituelles de l’auteur et abordent différents thèmes de
manière un peu désordonnée. La présentation de ce texte
par P. Ballanfat s’appuie sur l’étude de l’ensemble des
œuvres de N. Kubræ et sur certains écrits de ses disciples;
elle s’avère non seulement  extrêmement  éclairante, mais
indispensable à sa compréhension correcte.

Les principales caractéristiques de l’univers mental
kubræwî sont la quête du maître véritable (sans lui le chemi-
BCAI 18 – 2002 1
 18 (2002) Naǧm al-Dīn Kobrā : Les éclosions de la beauté et les parfums de la
Ballanfat, recensé par Eve Feuillebois-Pierunek
O 2026 BCAI en ligne
nement est impossible et les premières faveurs que le dis-
ciple obtient ne sont que la perception de l’état de son
maître), l’importance de la retraite spirituelle et de l’invoca-
tion comme moyens d’accéder à la Connaissance mystique
acquise par inspiration, le rôle des visions dans l’initiation
spirituelle, et la rapidité de l’acquisition des degrés spiri-
tuels (N. K. distingue trois voies vers Dieu, celle des pieux
(a≈yær) et des justes (abrær) qui sont rares à réussir et che-
minent très lentement, et celle des effrontés (‡u††ær), les
gens de l’amour qui voyagent par le ravissement et attei-
gnent leur but dès le début).

N. Kubræ se réclame de Íunayd (m. ca 910) et lui em-
prunte certains traits de doctrine. Il lui emprunte notamment
ses huit principes – le maintien en permanence de la pu-
reté rituelle, le jeûne, le silence, la retraite, l’invocation
continue, la permanence du lien intérieur avec le ‡ay≈, le
rejet des pensées conscientes, la soumission absolue à la
volonté de Dieu –, et il y ajoute la réduction du temps de
sommeil au minimum et la modération lors de la rupture du
jeûne. Ces conditions convergent vers un but unique qui
est la mort anticipée volontaire. Cependant il ne s’agit pas
de s’extraire du monde d’ici-bas pour rejoindre l’autre monde,
mais bien d’aller outre l’autre monde, vers Dieu exclusive-
ment, ceci grâce à l’annihilation du «je». Retraite et
invocation ininterrompue libèrent le cœur de la domination
de l’âme et induisent des expériences visionnaires et audi-
tives. L’homme est une lumière divine qui doit se libérer
des ténèbres de la nature pour rejoindre sa source, Dieu.
C’est pourquoi les degrés de l’invocation sont marqués par
des lumières colorées qui représentent l’ascension des or-
ganes spirituels et permettent d’interpréter les états
intérieurs et les progrès spirituels. En réalité, c’est le cœur
du voyageur qui apparaît en face de lui et ce dédoublement
symbolise l’espace manifesté entre existence métaphorique
et véritable existence, entre soi invoquant et soi invoqué.
Le cœur apparaît d’abord sous la forme d’un puits en ruines
ou d’une lumière noire, car il est alors rempli de démons et
de souffrance. L’invocation perce petit à petit la paroi du
cœur afin que la lumière qui y est enfermée puisse s’élan-
cer vers la Lumière qui descend du Trône. Alors l’esprit
s’élève vers la Présence divine et le corps imprégné de
lumière est transfiguré.

Différentes expériences visionnaires correspondent
aux trois degrés ou phases de l’âme. Dans un premier temps,
le mystique perçoit son âme appétitive sous l’apparence
d’un cercle d’un noir absolu qui peu à peu évolue vers un
croissant de lune de plus en plus clair au fur et à mesure
que la matière se clarifie et laisse passer la lumière sous le
feu de l’invocation. Puis son âme blâmante, assimilée à l’in-
telligence, lui apparaît sous la forme d’un soleil rouge d’une

(1) Fritz Meier, Die Fawâ’ih al-Jamâl wa Fawâtih al-Jalâl des Najm al-dîn
al-Kubrâ, Wiesbaden, 1957.
(2) Henri Corbin, L’homme de lumière dans le soufisme iranien,
Chambéry, Présence, 1971.
26
 majesté. Fawātiḥ al-ǧamāl wa fawā’iḥ al-ǧalāl. Traduit de l’arabe et présenté par

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


VI. CODICOLOGIE, ÉDITION ET TRADUCTION DE TEXTES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
Paul 
© IF
lumière intense. Enfin l’âme pacifiée finit par se confondre
avec le visage de lumière du mystique, miroir éblouissant
où l’on perçoit les merveilles de l’univers, le tout nimbé de
lumière verte. Cette vision de son propre témoin intérieur,
de son double céleste est en réalité l’expérience de la Face
de Dieu, car ce double n’est autre que la présence à soi de
la Lumière divine. La lumière du mystique reste toutefois
différente de celle de Dieu.

Les états spirituels sont figurés par différentes cou-
leurs: ainsi le jaune trahit la faiblesse de l’âme, une lumière
trouble et empoussiérée indique la lutte contre les démons
et l’âme appétitive, le bleu signifie la vie de l’âme, le rouge
la puissance et la concentration visionnaire et le vert la vie
du cœur.

N. Kubræ se livre à une analyse complexe du nom su-
prême de Dieu, Allæh. Ce nom permet l’ascension spirituelle,
le mi©ræÏ, il n’est rien d’autre que la simplicité extrême du
cœur purifié, vidé du monde. Le nom suprême, créateur (le
hæ est le souffle primordial) et capable d’unir le ciel et la
terre, est donné à chaque voyageur en fonction de sa
connaissance. Au cœur parfaitement vidé de toute égoïté
est conférée la puissance du Nom, dont le monde est l’ex-
pression, et le cœur devient alors lieutenant de Dieu et
microcosme.

N. Kubræ distingue soigneusement entre l’existence
(wuÏºd) et l’être (kawn). L’existence est le propre de Dieu:
elle est sans commencement et se suffit à elle-même. Elle
précède l’être créé qui, lui,  n’est pas coéternel à Dieu. La
distance entre l’esprit et le corps tient tout entière dans la
distance entre l’existence et l’être. Le corps, c’est l’être ar-
raché au néant par l’acte d’une volonté qui le transcende, il
est inséparable du temps, connaît un début et une fin. L’es-
prit échappe à l’être, il est ce par quoi l’homme participe de
l’existence divine. Il s’efforce d’arracher son existence au
monde de l’être par lequel il est contaminé via le corps.
L’homme partage avec Dieu le mystère de l’existence et
c’est par l’existence qu’il est dans l’intimité de Dieu et non
par quelque acte qu’il aurait accompli. Pourtant cette exis-
tence humaine est aussi un redoutable piège: malheur à
l’homme qui s’arrêterait aux apparences et ne reconnaîtrait
pas la dimension divine de sa propre existence en rencon-
trant son maître intérieur, ce soi vraiment existant. Le pèlerin
vise l’annihilation de soi, c’est-à-dire l’abolition de toute pré-
tention à l’égoïté pour laisser se déployer en soi le don du
«je» divin.

Qu’il me soit permis de faire quelques remarques mi-
neures qui n’enlèvent rien à la valeur de ce beau travail.
P. Ballanfat traduit l’expression wali-taræ‡ par «raseur de
saints» (p. 9). Il est vrai que le verbe persan taræ‡idan
signifie «raser», mais aussi «sculpter, façonner», et il me
semble que, d’après le contexte,  «faiseur de saints» serait
une traduction plus appropriée.

D’autre part, le ©U‡‡æq-næme n’est pas de Fa≈r al-Dîn
©Eræqi (p. 40), mais d’un auteur mineur appelé ©A†æ’î qui
écrivit environ trente ans après la mort de ©Eræqi (3). Enfin il
BCAI 18 – 2002 1
 18 (2002) Naǧm al-Dīn Kobrā : Les éclosions de la beauté et les parfums de la
Ballanfat, recensé par Eve Feuillebois-Pierunek
AO 2026 BCAI en ligne
faudrait peut-être un peu tempérer ou expliciter l’affirmation
selon laquelle N. Kubræ et N. Ræzî ont condamné les philo-
sophes (p. 47-48). Leur métaphysique est imprégnée
d’avicennisme, et ce qu’ils condamnent dans la philoso-
phie, c’est surtout son cantonnement à la raison. Il existe
en effet trois types de connaissance pour N. Ræzî: ration-
nelle, méditative et visionnaire; le connaissant parfait est
celui qui a accès à ces trois sortes de connaissance (4). La
philosophie n’est donc pas exclue, mais intégrée dans le
bagage idéal du pèlerin.

La traduction des FawætiÌ al-Ïamæl wa fawæ’iÌ al-Ïalæl
proposée par Paul Ballanfat s’appuie sur l’excellente édi-
tion critique de F. Meier. Fidèle et rigoureuse, elle manque
parfois un peu d’élégance. Les termes techniques traduits
en français ne sont pas accompagnés de leur transcription
arabe, mais un précieux lexique des termes arabes avec
leurs équivalents français éclaire le texte. Des index des
citations coraniques, des traditions, des noms propres et
des notions complètent le tout. Un excellent travail qui inté-
ressera vivement les chercheurs en sciences religieuses.

Eve Feuillebois-Pierunek
Université de Paris III
2
 

(3) Nasrollâh Pourjavady, «Ωâhedbâzi-hâ-ye Ahmad flazâli», Hermann
Landolt’s Festschift,  à paraître.
(4) Najm al-Din Dâye Râzi, MirÒæd al-©ibæd, introd. et éd. M. A. Riyâhi.
Téhéran, ‘Ilmi va farhangi, 1365, p. 111 sq.
7
majesté. Fawātiḥ al-ǧamāl wa fawā’iḥ al-ǧalāl. Traduit de l’arabe et présenté par

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



