
IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
© IF
Kanafani-Zahar Aïda, Le mouton et le mûrier. Rituel du sacrifice dans la montagne libanaise [Éric Phalippou]

Kanafani-Zahar Aïda,
Le mouton et le mûrier. Rituel du sacrifice
dans la montagne libanaise.

Presses Universitaires de France, Paris, 1999
(Controverses-Ethnologies).

Figure intéressante du mouvement d’ethnographie
contemporaine prenant le champ de la cuisine comme cen-
tre d’observation, l’auteur libanaise Aïda Kanafani-Zahar
décrit fort bien dans ce livre comment le rituel du sacrifice
domestique se répartit en tâches très nettement sexuées
dans les montagnes de son pays. Très bien formée dans la
description des techniques matérielles, Aïda Kanafani-Zahar
a recours, pour franchir le seuil symbolique de son étude,
quand, du comment, on passe au pourquoi, à des auteurs
datés ou douteux (Duchaussoy, Eliade, Frazer). Heureuse-
ment, ils ne sont mis à contribution que pour illustrer ses
propos sans rien gâter de sa description où, «si les femmes
sont l’élément moteur de cette activité centrale de l’écono-
mie familiale, les hommes y participent néanmoins» (p. 68).
Le tableau de cette participation masculine dressé, on s’aper-
çoit qu’elle est exclusive à ce type d’activités: couper les
branches du mûrier et castrer le mouton (p. 104). Elle offre
donc un contraste très net avec deux activités revenant en
propre aux femmes. À elles, la cueillette des feuilles de
mûrier et leurs deux débouchés: mêlées à de la farine d’orge
et à de l’eau, ces feuilles fournissent la pâte dont les fem-
mes gavent le mouton (p. 84); hachées dans un plateau,
elles nourrissent les vers à soie dont s’occupent aussi les
femmes (p. 72). Pour recourir au vocabulaire de Lévi-
Strauss, l’homme assume jusque dans les activités
domestiques la fonction de «preneur» et la femme de «don-
neur», et ces activités domestiques sont si chargées de
symbolisme qu’elles «structurent» ensemble des normes
sociales. À Aïda Kanafani-Zahar de rappeler avec à propos
que «le terme «gynécée» signifie l’appartement où les fem-
mes tissaient la soie chez les Grecs anciens» (ibidem).

La gageure d’un tel ouvrage ouvert, comme le dit son
préfacier, vers des «perspectives comparatistes» consiste
à ne pas ériger le comparatisme en système, en un mot
d’en savoir limiter la portée en localisant spatialement et
temporellement chaque fait rapporté. Comme bien des
ethnologues souvent tentés de vouloir trop souligner le par-
ticularisme de leur terrain, l’A. contrevient parfois à ce
principe de méthode. Je relève comme typique de cette
généralisation d’un fait pourtant bien circonscrit afin de
mettre en avant une «originalité» dans ce que l’A. étudie,
l’énoncé suivant: «Les abats ont souvent été considérés
comme des aliments du pauvre (par ex. Goody, 1984,
p. 232). Toutefois au Liban, dans les villages, parmi les
familles aisées, ils sont considérés – notamment l’estomac
et les tripes – comme une “délicatesse”» (p. 156). Qui se
réfère à l’autorité invoquée, l’ethnologue Jack Goody, voit
que ce «souvent» ne s’applique qu’aux repas de fête de
BCAI 18 – 2002 1
I 18 (2002) Kanafani-Zahar Aīda : Le mouton et le mûrier. Rituel du sacrifice da
AO 2026 BCAI en ligne
l’Angleterre médiévale dont le cérémonial, très hiérarchique
et où les abats rimaient avec rang inférieur, ne se poursuit
que dans la seule Cambridge. De plus, Goody avance pour
hypothèse que ce partage de la viande est purement arbi-
traire et repose sur un fait de langage. Voici le jeu de mot
fondateur: abats se dit en anglais umbles et gens de rang
inférieur humbles. Aussi, le véritable comparatisme dans
ce cas-ci aurait été de voir si les catégories de la langue et
de l’ethnoscience au Moyen-Orient ne privilégient pas au
contraire les entrailles.

À titre d’exemple de ce que peut être un tel exercice
comparatiste, le foie constitue en Iran un mets fort prisé, et
ce également sur la base d’un jeu de mot. Une expression
consacrée pour son euphonie dit en persan: «jegar jegar,
digar digar», littéralement: le foie c’est le foie, l’autre c’est
l’autre. Toute une conception médicale antique se trouve
pérennisée par une telle structuration du langage, qui fait
que le foie est toujours considéré comme le siège vital.
Mieux encore, c’est le soi, ce qu’il y a de plus intime si bien
que «jegar gusht» veut dire la viande de foie, mais aussi la
viande de soi, c’est-à-dire le fils de ses entrailles. Pas ques-
tion donc de donner un tel morceau de choix aux autres!
Le foie semble avoir, en fait, marqué bien des sociétés pour
sa double propriété que la langue française réunit dans la
même rubrique du «sensible»:  parce qu’organe sensible,
il a été élu siège de la sensibilité. La culture esquimaude
souligne bien cette ambiguïté par le sort que le dépeçage y
réserve au foie des deux gibiers préférés dans la faune arc-
tique, l’ours et le phoque. Aussitôt l’ours tué, le chasseur
l’ouvre pour y retirer le foie qui, dans ce corps mort, prend
très vite un pouvoir corrosif et contamine toute la viande.
D’un grand geste, il le jette au loin afin de le soustraire à
l’appétit des chiens. Ce geste revêt une telle force centri-
pète qu’il s’inscrit dans l’espace à la manière de ce que
Mauss appelait «incantation muette». Il s’agit en fait d’un
jeu de mots non verbal – dit aussi par Mauss «mot réa-
lisé» – qui prend tout son sens quand on voit le sort réservé
au phoque harponné et tiré de son trou. Après l’avoir sur le
champ éventré, le chasseur, conviant ses acolytes à pren-
dre place autour de l’animal et à se partager son foie, opère
tout à l’inverse un mouvement centrifuge.

Ce même fait de culture, on le retrouve au Liban et
plus généralement dans le monde arabe d’après l’auteur:
«Les abats sont particulièrement prisés surtout le foie, ali-
ment de premier choix, dont la forme de consommation la
plus appréciée est de le manger cru. Citons Chelhod qui
note que le foie est le siège de l’endurance (p. 151)». Sans
mauvais jeu de mots, on reste là un peu sur sa faim. On
aurait aimé savoir – et je crois qu’il ne peut pas y avoir
d’ethnologie comparatiste qui ne débouche aussitôt sur une
ethnologie historique – si cette conception arabe du foie
est redevable des définitions qui avaient cours sous l’em-
pire sassanide très pénétré de physiologie grecque, ou est
le fruit d’un développement indépendant. Cette non-prise
en compte de la dimension historique, qui a pour tendance
10
ns la montagne libanaise, recensé par Éric Phalippou

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
© I
de réifier la société et faire passer cette réification pour une
structure, est critiquable non plus dans l’aspect «mouton»
du livre mais «mûrier».

L’auteur entend là démontrer une répartition des tâ-
ches entre les sexes qui n’est pas infondée, on le verra plus
loin, mais par trop exagérée quand elle veut y voir – invo-
quant même l’histoire – un universalisme. Elle écrit:
«l’histoire de la soie nous renseigne d’ailleurs sur l’élément
féminin de l’élevage des vers» (p. 68) et elle cite le cas de
la Chine, berceau de cette culture. Mais dès la phrase sui-
vante, l’auteur glisse de ce procès de production à celui de
fabrication. De la Grèce antique à la Grèce byzantine, l’auteur
esquisse la même généralité du monopole féminin, alors
qu’il n’y a rien de commun entre élevage et tissage. Le
défaut de raisonnement tient à ce que l’auteur entend à
tout prix démontrer l’impératif en quelque sorte symboli-
que qui lierait la femme au vers à soie. Le pari n’étant pas
tenable, l’auteur aussitôt embraye de la sériciculture au tis-
sage et semble trouver là un universalisme, depuis
longtemps mis en évidence par Lévi-Strauss curieusement
absent de sa bibliographie. Ce dernier le voyait non seule-
ment en œuvre chez les Grecs, mais aussi chez les Aztèques
et les Mayas, partout pour la même raison: le tissage –
activité sédentaire – irait de pair avec la lasciveté (La po-
tière jalouse, Plon, 1985, p. 11-12). À en croire donc
Lévi-Strauss, aucune contrainte structurelle ne pèserait sur
une spécialisation du métier de la sériciculture en faveur
des femmes, puisqu’il s’agit là d’une activité itinérante dans
des jardins broussailleux (à moins qu’une autre métaphore
sexuelle n’opère ici, mais reste à démontrer). Comme contre-
exemple, je citerai pour ma part Boccace qui, mi-quatorzième
siècle, composa son Décaméron afin, selon ses termes, de
compatir aux malheurs de la femme qui, ne pouvant s’ap-
prêter à l’amour par moults exercices qu’il cite comme le
propre de l’homme (fauconnerie, vénerie, pêche...), se lan-
guit et s’étiole sauf à lire son gai ouvrage. Apparemment,
l’Italie qui était à cette époque le centre européen de la soie
n’en connaissait pas/plus certaines vertus.

Je trouve donc un peu court, après cette démonstra-
tion confondant deux aspects du travail de la soie, l’analyse
disant qu’«une exception semble toutefois exister au Gilân
(Iran) où l’élevage du ver à soie est affaire d’hommes»
(ibidem). La référence citée est le travail de terrain de Marcel
Bazin et Christian Bromberger, mais l’auteur est loin d’en
citer tous les tenants. Dans sa volonté de générer un sys-
tème rituel de répartition des tâches hommes / femmes,
elle veut méconnaître ici les contraintes économiques. Aussi,
de tout le paragraphe qu’elle emprunte à l’appui de sa thèse
à ces deux ethnologues, elle laisse de côté la première
phrase qui donne pourtant le ton: «Activité printanière, la
sériciculture s’intègre assez harmonieusement dans le ca-
lendrier des occupations agricoles». C’est dire que les
femmes étant alors aux rizières, il n’y a d’autre manœuvre
pour la cueillette des feuilles du mûrier que l’homme. Cette
organisation purement pratique du travail est apparemment
BCAI 18 – 2002 1
I 18 (2002) Kanafani-Zahar Aīda : Le mouton et le mûrier. Rituel du sacrifice da

FAO 2026 BCAI en ligne
celle qui fut décalquée en Italie – car la fameuse soierie
génoise a pour origine le Gilân – où la femme est aux rizières
tandis que l’homme travaille aux  manufactures de soierie.
Enfin, la culture du mûrier gagna avec la même organisa-
tion la Provence, tandis que la France connut son promoteur
de l’industrie séricole en 1599 à travers Olivier de Serres
qui, dans son traité La cueillette de la soie, indiquait cette
technique comme pouvant résorber le chômage parisien.
Ce n’est là qu’un exemple, et il en foisonne d’autres dans
l’histoire, bien connus aujourd’hui à travers le travail mené
par l’UNESCO sur les routes de la soie, dont le Colloque du
National Museum of Ethnology à Osaka (24-26 oct. 1988)
a fourni un très riche tableau d’histoire culturelle et écono-
mique (actes publiés sous le titre The significance of the
silk roads in the history of human civilisations).

Des considérations ici données, on peut conclure en
échos avec l’ethnologue et authentique érudit Arthur Hocart
que «le travail est devenu une activité plus purement tech-
nique» (Rois et courtisans, Seuil, 1978, p. 191). Or c’est à
une pratique traditionnelle disparue que s’est attelée Aïda
Kanafani-Zahar, recueillie de la bouche de vieilles informa-
trices en ce qui concerne l’abattage du mouton. De fil en
aiguille, elle s’est rendue compte que cette activité tressait
des liens avec le ver à soie et le mûrier de sorte que «les
trois composent l’univers villageois jusqu’au début du XXe

siècle» (p. 47). C’est-à-dire, pour reprendre le schéma ex-
plicatif de Hocart, que ce conglomérat d’activités, loin de
viser la performance technique et de concevoir les spécia-
lisations comme des moyens d’accéder à un meilleur
rendement, s’inscrit dans une «référence à l’ensemble des
rituels domestiques» (ibidem). Il est regrettable que l’auteur
ne se soit pas inscrite dans cette perspective car, dès lors,
elle se serait appesantie plus encore sur les articulations
hommes-femmes au sein de son terrain, au lieu de vouloir
prouver une sorte de contrainte magique et universelle liant
telle ou telle technique à la femme où à l’homme. Ces choses-
là se renégocient de société à société. Si universel il y a, il
s’énonce ainsi: une société pré-technicienne se sert du
marquage hommes-femmes pour rattacher sa production
aux archétypes qui l’habitent. Voilà d’ailleurs le sens que
prêtait Hocart au terme de «moitié» qu’il entendait, contrai-
rement à la majorité des anthropologues, d’une manière
purement rituelle et dégagée des stratégies d’alliance.

La description de Aïda Kanafani-Zahar aurait gagné
en force si, au lieu de laisser les indications disséminées le
long de sa description, les disjonctions et jonctions des deux
moitiés rituelles qu’elle étudie avaient été structurées. «Ils
préparent ensemble le repas», dit par exemple l’auteur à
propos du couple dans les opérations qui suivent le sacrifice
du mouton «les hommes grillent la viande au feu des bra-
seros à l’extérieur. Les femmes vont à la cuisine, à l’eau et
au feu des cheminées» (p. 122). La mise en scène de la
vie quotidienne – mais encore faudrait-il la relever – ne
peut souligner en termes plus clairs les différences entre
les deux partenaires jusque dans leur collaboration autour
11
ns la montagne libanaise, recensé par Éric Phalippou

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


IV. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BC
©

d’une tâche. L’un est encore dehors, mais très proche, l’autre
est toujours dedans. L’un fait cuire à même le feu la partie
extérieure du mouton, l’autre recourt à l’eau pour y faire
bouillir les abats. Ainsi, la symétrie du dedans et du dehors
affirme le marquage des sexes car les segmentations spa-
tiales s’augmentent des valeurs liées aux éléments Eau et
Feu. Une harmonie s’en dégage dans la manière de cuire le
monde, mais aussi de concevoir la vie en couple. Rien n’est
plus sacré que ce jeu de cache-cache entre l’un et l’autre
que d’aucuns pourraient trouver prosaïque à n’envisager
que l’esprit du rite.

Éric Phalippou
EPHE – Paris
BCAI 18 – 2002 112
AI 18 (2002) Kanafani-Zahar Aīda : Le mouton et le mûrier. Rituel du sacrifice dans la montagne libanaise, recensé par Éric Phalippou

 IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



