
I. LANGUE ET LITTÉRATURE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)
BCAI 18 – 2002 9

Pierre Larcher, Les Mu’allaqât: les sept poèmes préislamiques [Françoise Quinsat]

Pierre Larcher,
Les Mu‘allaqæt: les sept poèmes
préislamiques, préfacés par André Miquel,
traduits et commentés par Pierre Larcher.

Fata Morgana, [Saint-Clément de Rivière], 2000
(Les immémoriaux 13). 133 p.

Dans une édition soignée, cet ouvrage est composé
d’une traduction de sept poèmes arabes préislamiques
connus sous le nom de Mu©allaqæt. Une préface d’André
Miquel précède l’introduction de Pierre Larcher. À la suite
de quoi, chaque poème, donné uniquement dans sa version
française, est accompagné d’une notice bio-bibliographique.
En fin d’ouvrage, figure une Bibliographie complémentaire
à celle qui est incluse dans les notes suivant l’introduction
et chaque Mu©allaqa.

Considérant les comptes rendus (1) déjà parus de ces
Mu©allaqæt, détaillant, avec une compétence qui ne saurait
être transcendée, leurs données arabistiques et traducto-
logiques, l’idée m’est venue, non sans courir le risque de
froisser, de mesurer les propriétés de cette nouvelle traduc-
tion en la comparant avec deux autres traductions
contemporaines. Ce sont celles de Jean-Jacques Schmidt (2)

et de Jacques Berque (3). Concernant ce dernier, il ne s’agit
pas de porter la critique de façon négative sur un nom dont
les études arabes françaises se sont enorgueillies à juste
titre, mais seulement de comparer des méthodes littérai-
res, pour discerner quelle est celle qui sert le mieux, à la
fois, notre langue et celle des vieux Arabes. S’il en est une.

Précédant la brève présentation qui suivra, mon senti-
ment est que la traduction la plus savante, la plus technique,
la plus pointue est celle de Pierre Larcher, dont on rend
compte. Et le hasard, s’il n’est une conséquence naturelle
des précédentes caractéristiques, en fait la plus poétique
parce que la plus forte en expressivité, la plus percutante
et véridique, la plus exactement littéraire.

Lire à haute voix. Tel est le test qui nous renseigne
immédiatement sur la poéticité de la version française. Fi-
délité et création sont ici les armes du truchement, dont la
vision linguistique des deux langues met en symbiose et
reproduit, tout en un, notre poésie médiévale, nos tournu-
res les plus vivantes et l’archaïsme épique de l’expression
littéraire arabe préclassique; à quoi s’ajoute, de façon gé-
nérale, une compréhension ad hoc et ciblée du vocabulaire
et du milieu originels.

Il est impossible dans le cadre limité de ce compte
rendu de suivre pas à pas et comparativement l’ensemble
des Mu©allaqæt  joint au groupe des traductions susnom-
mées. C’est pourquoi, un choix drastique est nécessaire.
Ce choix, par commodité, a été porté, banalement mais avec
séduction, sur quelques vers du premier et du plus célèbre
peut-être de ces poèmes, la Mu©allaqa de Imru’ al-Qays, à
condition que ces vers, eu égard aux variantes textuelles,
fussent présents également dans toutes les traductions
BCAI 18 (2002) Pierre Larcher : Les Muʿallaqāt: les sept poèmes préislamiques, préfa
Françoise Quinsat
© IFAO 2026 BCAI en ligne
retenues (4). De plus, à la dernière minute, il est apparu in-
juste de ne pas englober dans un regard critique, autant
que modeste, la traduction qu’a faite aussi André Miquel de
ce morceau (5). On soulignera qu’André Miquel et Pierre
Larcher s’imposent une contrainte formelle que ne s’impo-
sent ni Jacques Berque ni Jean-Jacques Schmidt. Les
premiers choisissent l’un comme l’autre l’alexandrin, mais,
tandis qu’André Miquel s’en tient scrupuleusement aux
règles de la métrique française classique, Pierre Larcher
opte à l’inverse pour un alexandrin libéré.

La question de la forgerie des poèmes préislamiques,
momentanément, ne suscite pas une nouvelle fois l’intérêt
de l’amateur littéraire, qui lit, traduit, ou apprécie l’un et
l’autre. Mais elle fera vraisemblablement l’objet d’un retour
d’attention de la part des historiens de la langue, formés
aux méthodes historiques et linguistiques modernes, et
bénéficiaires des acquis qu’un renouvellement des thèmes
scientifiques laisserait prévoir.

Qifæ nabki min ƒikræ Ìabîbin wa manzili
Bi-siq†i l-liwæ bayna d-Da≈ºli wa ºawmali
Fa-Tº∂iÌa fa-l-Miqræti lam ya©fu rasmuhæ
Limæ nasajathæ min Ïanºbin wa ‡am’ali
PL:
«Halte, et pleurons au rappel d’une aimée, d’un camp
Au déclin de la dune entre Dakhoûl, Hawmal,
Toûdih et Miqrât, dont la trace ne s’efface
Grâce à la navette des vents, du sud, du nord;»
HH/AM:
«Halte! Pleurons tous trois un souvenir d’amour
Qui vécut là où meurt en sa courbe le sable,
Entre ad-Dakûl, Hawmal, Tûdih et Al-Miqrât.
Les vents du nord, du sud, sont venus tour à tour
Pour signer de ces lieux la trame ineffaçable.»
JB:
«Halte, que nous pleurions au rappel
de l’Amie et du site au défaut de la dune
entre Dakhûl et H’awmal / et Tûd’ih et Miqrât
la forme n’en demeure que par le tissage
des vents du nord et du sud /»

(1) Antonella Ghersetti, Quaderni di Studi Arabi, 185, 2000, p. 248-
250. Rodica Firanescu, REMMM, 91-92-93-94, 2001, p. 419-424. André
Roman, Arabica, XLVIII, 1, 2001, p. 129-132. Antonella Ghersetti, Arabic
and Middle Eastern Litteratures, 2002, 1, p. 87-89.
(2) Les Mou’allaqât, présentées et traduites de l’arabe par Jean-Jacques
Schmidt, éd. revue et corrigée, Paris, L’Esprit des Péninsules, 1998, 148 p.
(3) Les dix grandes odes arabes de l’anté-Islam, une nouvelle traduction
des Mu’allaqât par Jacques Berque, Arles, Sindbad, 1996, 103 p.
(4) La traduction, néanmoins récente mais antérieure à toutes celles
prises en compte, qu’établit René Khawam en 1960 a été laissée de
côté.
(5) Hamdane Hadjadji et André Miquel, Les Arabes et l’amour: anthologie
poétique, Arles, Sindbad – Actes Sud, 1999, 186 p., p. 19-22.
cés par André Miquel, traduits et commentés par Pierre Larcher, recensé par

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


I. LANGUE ET LITTÉRATURE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
Franç
© IFA
JJS:
«Arrêtez-vous et pleurons au souvenir d’un être aimé

et d’un campement, aux confins de la dune, entre Dakhoul,
Hawmal, Toudiha et El Miqrat. Ni les vents du Nord ni ceux
du Sud n’ont pu en effacer la trace…»

PL: la «navette des vents», cette trouvaille vaut di-
plôme. Le substantif «navette», précis, rend au-delà des
espoirs du spectateur la réalité qu’induit en arabe l’emploi
du verbe «tisser» pour définir, d’une fois l’autre, le pas-
sage des vents dans un mouvement opposé, un aller-retour
du nord au sud et inversement, comme la navette du métier
à tisser court indéfiniment de droite à gauche puis de gau-
che à droite. Déjà, et jusqu’au bout, quatre hémistiches
arabes et quatre alexandrins français. L’expression hachée
n’est pas seulement une discipline à respecter le mètre.
Elle est aussi le reflet du phrasé arabe d’un vers, qui
condense des images fortes, dans un vocabulaire difficile,
articulé par une syntaxe concise. Le groupe Qifæ nabki
marque une coordination sémantique sous la forme d’une
phrase double que les différents traducteurs rendent par
différents procédés: chez HH/AM, une simple juxtaposi-
tion, chez PL et JJS, une coordination syntaxique, chez JB,
une subordination.

HH/AM: «tous trois» rend la subtilité de la forme ver-
bale arabe, au duel, qui nous laisse entendre que si le poète
ordonne à deux compagnons de stopper, c’est que les hom-
mes sont trois. Le «souvenir d’amour» est là, mais l’habitat
n’y est pas. N’est-ce pas une faute, dans la transposition
des motifs de la poésie arabe? La trame en appelle au
tissage, certes, mais le sens n’y est peut-être pas, puisque
le vent fait un mouvement de navette bien qu’il ne tisse
rien. Il permet seulement à la trame des plans de l’occupa-
tion disparue d’apparaître; il la signale selon le choix qui
est fait du terme «signer». Auquel cas, en effet, l’image
poétique arabe serait double. Et dans une expression à trois
niveaux, le vers nous parlerait formellement du tissage des
vents, nous dirait au premier niveau symbolique le mouve-
ment alternatif de ceux-ci, et, au second niveau symbolique,
nous montrerait le résultat de ces passages, sous une forme
quadrillée, de l’épaisseur d’une trame enchâssant sa chaîne,
dans ce qu’il reste des murets et monticules.

JB: il ne sert pas de mettre un grand A pour «Amie»,
puisqu’à déclamer la poésie on n’entend pas la majuscule.
Le «site» a des relents déplacés de promenade archéolo-
gique ou des accents anachroniques d’évaluation d’un
chantier. Sauf à l’excuser par une faute de frappe, on ne
comprend pas la présence d’une apostrophe entre le H et
le a de H’awmal puisque la transcription ne le demande
pas, pas plus que pour le procédé similaire touchant la den-
tale emphatique dans le toponyme suivant. Mais à y réfléchir,
c’est une option volontaire qui rend, par un digramme, la
spirante pharyngale sourde de l’arabe, en se démarquant
des signes de translittération habituels des arabisants fran-
çais, pour solutionner une difficulté d’imprimerie qui place
à cet endroit un point sous la lettre. L’économie n’est pas
BCAI 18 – 2002 1
8 (2002) Pierre Larcher : Les Muʿallaqāt: les sept poèmes préislamiques, préf

oise Quinsat
O 2026 BCAI en ligne
productive, puisqu’en surchargeant le texte horizontalement,
après l’avoir déchargé verticalement, le risque est pris de
ne pas différencier cette transcription d’une éventuelle et
probable séquence réunissant, par ailleurs, la spirante
laryngale et l’occlusive de même point d’articulation. Suffirait
au grand public la simplicité qui donne un seul signe h pour
transcrire les deux phonèmes aspirés de l’arabe plutôt que
d’improviser une incohérence. À moins d’adopter, mais sans
économie typographique, le système à digrammes de l’En-
cyclopédie de l’Islam, qui souligne chaque signe double
transcrivant un son, pour en affirmer graphiquement l’unité
phonique.

JJS: le choix des «confins» de la dune, loin de la
littéralité lexicale de l’arabe, semble exprimer judicieuse-
ment ici que l’habitat, ne pouvant être implanté impunément
sur le sable, se met là où la dune finit, postérieurement au
«déclin» (PL) de l’épaisseur sablonneuse. L’image du tis-
sage n’est pas reprise.

Taræ ba©ara l-’aræmi fî ©araÒætihæ
Wa qî©ænihæ ka-’annahu Ìabbu fulfuli
PL:
«On voit des crottes de gazelles sur ses places,
Et dans ses flaques: on dirait des graines de poivre.»
HH/AM:
«La gazelle au poil clair a laissé par endroits,
Sur l’enclos plat, comme grains de poivre, ses traces.»
JB:
«On ne voit plus sur ses aires et ses places
que des crottes de gazelles, serrées comme graines

de piment.»
JJS:
«Là sont restées, semées dessus leurs places, des

crottes de gazelles blanches, dont on dirait des grains de
poivre.»

PL: le traducteur ici se conforme, pour les deux mots
arabes désignant des lieux, qui sont placés en symétrie,
l’un à la fin du premier hémistiche et l’autre au début du
second, au commentaire de Al-Anbærî (6).

HH/AM, JJS: HH/AM et JJS ont rendu la nuance,
contenue dans le dénominatif ri’m pl. aræm, qui désigne
plus particulièrement une gazelle de couleur claire. PL et
JB n’en ont pas tenu compte. «Poivre» ou «piment», tout
le monde a saisi, et rendu, l’image qui élève les crottes des
animaux au rang des graines d’une épice. HH/AM, avec
«par endroits» recréent une charge sémantique n’existant
pas dans l’apposition de ©araÒæt et qî©æn. JJS esquive la
difficulté et ne traduit pas qî©æn.

JB: l’opposition entre «aires» et «places» est inopé-
rante, car «aires» est vague, ne marque pas de
différentiation sémantique suffisante avec «places», et ne
rend pas l’arabe.

(6) ΩarÌ ‘al-qasæ’id as-sab© al-†iwæl al-Ïæhiliyyæt, éd. ©Abd As-Sallæm Hærºn,
Le Caire, Dær al-Ma©ærif, s. d., 717 p., vers 3, p. 23.
0
acés par André Miquel, traduits et commentés par Pierre Larcher, recensé par

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


I. LANGUE ET LITTÉRATURE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
Fran
© IF
Wa inna ‡ifæ’î ©abratun muharæqatun
Wa inna ‡ifæ’î ©abratun in safaÌtuhæ (variante du vers

précédent)
PL:
«Ma guérison serait une larme versée»
HH/AM:
«Une larme, une seule, et j’ai déjà moins mal!»
JB:
«Quand ma seule guérison eut été une larme
si j’en avais pu verser»
JJS:«De verser une larme m’apaise»
PL: l’emploi du conditionnel incline à penser que le

traducteur se repose sur la seconde variante.
HH/AM: un ton de Rodrigue et Chimène, dans un em-

portement exclamatif, confère un romantisme que la gravité
du propos arabe ne permet pas. Le poète exprime en ce
vers, bien qu’avec une réserve masculine dans la variante
à la particule de condition, la vérité humaine, éternelle et
asexuée, qui fait pleurer les êtres pour soulager leur émotion.

JB: la formulation de cette phrase conditionnelle cor-
respond à l’effet qu’aurait donné, en arabe, l’utilisation de
la particule y exprimant une condition irréalisable; mais tel
n’est pas le cas.

JJS: tout l’essentiel du sens des propos du poète est
compris dans cette phrase simple.

Wa læ siyyamæ yawmun bi dærati ÍulÏuli
PL: «Une journée surtout au cercle de Juljul…».
HH/AM: «Et surtout au bas-fond de Juljul.»
JB: «Oui, ce jour-là surtout dans le cirque de Juljul /»
JJS: «Ah! Cette journée à Darat Jouljoul,»
PL: la littéralité du terme «cercle» est incontestable

aux plans du sens et du rythme, encore que la forme topo-
graphique du cercle pût être celle aussi d’un habitat
primitif (7), voire qu’il y ait eu en la place un édifice muni
d’une «cloche»: ÏulÏul… L’image, cependant, ne souffre-
t-elle pas? On se prend à inventer, sans attenter au rythme:
«au cirque (8) de Juljul», «à la source Juljul»… L’écueil est
évité par JJS qui inclut dæra(t) dans une forme globale pour
le toponyme et qui rend à celui-ci sa légitimité dans la lan-
gue (9), du point de vue de l’usage, et non de celui de
l’étymologie qui réfère littéralement au «cercle».

HH/AM: Juljul, s’il a de l’eau, est en effet géographi-
quement un «bas-fond». Le «bas-fond» rend l’idée de
cuvette (10), mais omet la forme circulaire. Le «cercle» de
PL omet l’idée de creux.

JB: cf. PL, ci-dessus.
JJS: cf. PL, ci-dessus.

La traduction d’HH/AM, tout bien pesé, est celle du
compromis, entre la douceur de sa langue française, son
exactitude à comprendre l’arabe et sa forme adaptée aux
canons métriques de la langue d’accueil. Celle de PL nous
offre la force d’avoir pensé l’hémistiche arabe sous la forme
d’un alexandrin et de s’en tenir, pour le principe et la beauté,
BCAI 18 – 2002 1
I 18 (2002) Pierre Larcher : Les Muʿallaqāt: les sept poèmes préislamiques, pré
çoise Quinsat
AO 2026 BCAI en ligne
à deux alexandrins pour un vers arabe à deux hémistiches.
Un, parmi les mètres nobles de la poésie arabe, le mètre
†awîl, au tranquille balancement, trouve un juste écho dans
le régulier miroir de l’alexandrin. Le traducteur rend hom-
mage, par la raideur de sa transposition, à la rigidité de
poésies remaniées pour atteindre au merveilleux. La tra-
duction de JJS n’a pas de souci formel. Elle fait un
paragraphe en prose pour adapter chaque vers à deux hé-
mistiches, ou groupe de vers, en fonction des arguments.
Elle est sincère et honnêtement fidèle. Celle de JB nous
met devant un cas difficile à commenter. Travaillée, com-
portant çà et là d’excellents traits, elle ne montre pas un
choix formel clair, elle subit des contresens depuis l’arabe
et des maladresses dans l’expression française.

Il ne saurait y avoir dans ces courtes remarques
aucune prétention à une étude complète. Quelques exem-
ples isolés ont fait l’objet d’observations partielles. Et la
conviction s’est fait jour que, ponctuellement, des discus-
sions serrées pourraient émerger, au sujet de chacune des
différentes approches de la syntaxe et du vocabulaire ara-
bes concernés, comme de chaque théorie de la traduction
gisant sous les différents styles. Cela est dit, malgré l’ex-
pression sans ambages d’une préférence, ajoutée au respect
de tous auquel conduit la fréquentation des efforts accom-
plis. En revanche, l’idée s’impose que la poursuite de cette
comparaison, à partir d’un corpus qui est exemplaire, don-
nerait à la traductologie de l’arabe vers le français un souffle
porteur de réflexions constructives.

Finalement, et compte tenu des faits mentionnés ci-
dessus, en accord avec les rapports déjà publiés, on observe
à travers le cas examiné «ce que la traduction doit… de
temps en temps… au miracle d’une rencontre entre deux
écritures» (11). Un exemple à soumettre à ceux des traduc-
teurs littéraires de l’arabe qui transposent en français des
effets linguistiques, stylistiques et expressifs de la langue
arabe par un processus mécanique rendant la forme dans
un français insipide ou contre-productif. Amateurs, réveillez-
vous! Le verbe arabe vous attend pour trahir sa vérité en
français…

(7) Selon Georges Marçais, dans l’article «Dær», Encyclopédie de l’Islam:
«dærat(un) est le campement de tribu, que l’Afrique du Nord appelle
duwwær».
(8) Par imitation du choix de JB, qui rappelle, certes avec une emphase
douteuse, une des acceptions de dærah: «wa ad-dærat(u) kull(u) ©ar∂(in)
wæsi©at(in) bayna Ïibæl» (Al-Mu©Ïam al-wasi†). HH/AM, op. cit., p. 171,
note 6: «La dâra (terrain creux, cuvette entre des montagnes) de Juljul…».
(9) Yæqºt Al-Îamawî, Mu©Ïam al-buldæn, Beyrouth, Dær ∑ædir, 1986, 2,
p. 426.
(10) Voir ci-dessus, note 8.
(11) Inês Oseki-Dépré, Théories et pratiques de la traduction littéraire,
Paris, Armand Colin, 1999, p. 8.
1
facés par André Miquel, traduits et commentés par Pierre Larcher, recensé par

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


I. LANGUE ET LITTÉRATURE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
Franç
© IFA
Lorsque Pierre Larcher aura terminé son entreprise
de traduction des poésies arabes préislamiques (12) ne se
limitant pas aux seules Mu©allaqæt, il se devra de réunir
l’ensemble de sa production sur ce sujet, études et traduc-
tions, dans une édition critique, accompagnée d’une
présentation bilingue des poèmes.

Françoise Quinsat
IFEAD – Damas
(12) Une qaÒîda de ©Imru’ Al-Qays, traduite et annotée, Arabica, XL, 1993,
p. 120-124. «Armand Robin, traducteur de ©Imru’ Al-Qays ou quand un
poète (ne) traduit (pas) un poète…», Annales Littéraires de l’Université
de Besançon, 516, 1994, p. 245-263. «Fragments d’une poétique arabe,
I, Sur un segment de la Mu©allaqa de ¢Antara: des noms propres comme
figure du langage poétique», «II, La Mu©allaqa de ¢Antara: traduction et
notes», Langues et littératures arabes, Bulletin d’Études Orientales, XLVI,
1994, p. 113-148 et 149-163. «La Mu©allaqa d’Imru’ Al-Qays: traduction
et introduction», Hadramawt: la vallée inspirée, Saba, 3-4, 1997, p. 112-
117. «Zuhayr Ibn Abî Sulmâ: la Mu’allaqa», Dédale, nºª 7 et 8, 1998,
p.64-69. La Mu©allaqa de ‘Imru’ Al-Qays: introduction, traduction et notes,
Arabica, XLV, 1998, p. 249-260. «La Mu©allaqa de ¢Amr ibn KulÚºm:
introduction, traduction et notes», Annales Islamologiques, 33, 1999,
p. 105-120. «Les incertitudes de la poésie arabe archaïque: l’exemple
des Mu©allaqæt», La Revue des Deux Rives, 1, 1999, p. 121-135. «La
Mu©allaqa d’al-ÎæriÚ b. Îilliza: essai de traduction “variationniste”», Arabic
and Middle Eastern Literatures, vol. 3, nº 2, 2000, p. 133-148. «Le
poème en dæl de Al-Næbifia Al-·ubyænî: introduction, traduction et notes»,
L’Orient au cœur: en l’honneur d’André Miquel, dir. Floréal Sanagustin,
Paris, Maisonneuve et Larose, 2001, p. 35-44. Ce dernier poème sera
repris, avec quatre autres poèmes, dans Les Mu’allaqât II. Cinq autres
poèmes préislamiques, à paraître en 2002 chez Fata Morgana.
BCAI 18 – 2002 12
 18 (2002) Pierre Larcher : Les Muʿallaqāt: les sept poèmes préislamiques, préfacés par André Miquel, traduits et commentés par Pierre Larcher, recensé par
oise Quinsat
O 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



