
III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
Heyberger Bernard, Hindiyya, mystique et criminelle 1720-1798 [Catherine Mayeur-Jaouen]

Heyberger Bernard, Hindiyya, mystique et
criminelle 1720-1798.

Aubier, Paris, 2001 (Collection historique). 456 p.

Comme l’indique le titre de ce livre, le lecteur va avoir
affaire à forte partie. Bernard Heyberger explique lui-même,
dans une introduction assez courte, mais forte, le duel qui
l’a opposé à Hindiyya d’Alep, célèbre mystique maronite du
XVIIIe siècle qui, hérétique et criminelle, fut condamnée par
Rome en 1779. Avec Hindiyya, B. Heyberger espérait trou-
ver une étude de cas, une femme «moderne» acclimatant
en Orient les dévotions occidentales; il pensait aussi voir
en elle le parfait exemple d’une femme manipulée, persécu-
tée et calomniée par des clercs misogynes. Il découvrit
finalement dans les archives romaines une manipulatrice
obstinée, mégalomane et paranoïaque. Le livre présentait
plusieurs défis méthodologiques: il fallait écrire une biogra-
phie, mais ancrée dans l’histoire d’une société; une histoire
chronologique située dans des évolutions longues; une
enquête honnête, mais qui prenne parti dans une abondance
de textes contradictoires. Le choix nécessaire d’un plan
chronologique a conduit l’auteur à privilégier une approche
qui, si elle n’écarte pas tout à fait d’autres pistes, accorde
dans l’ensemble une place prépondérante à une histoire
religieuse très ancrée dans l’histoire sociale. À partir de cette
armature centrale, Bernard Heyberger a procédé par
ramifications foisonnantes, toujours ramenées in fine à la
progression dramatique d’une dérive sectaire qui mène au
crime.

La première partie «Une enfance alépine» est consa-
crée aux vingt-cinq premières années d’une vie commencée
à Alep dans les quartiers chrétiens, au nord d’une ville alors
en pleine expansion. Hindiyya ‘Ujaymî, née en 1720 dans
une famille maronite assez aisée, est un bon exemple des
influences complexes qui accompagnent l’essor des chré-
tiens d’Orient aux XVIIe et XVIIIe siècles. Parmi les catholiques
orientaux, les maronites se montrent assez intimement liés
à Rome, où le Collège maronite a été fondé en 1584. La
longue carrière de Hindiyya comme le règne du patriarche
IÒ†ifæn seront d’ailleurs ponctués d’appels réguliers à un
délégué apostolique, de protestations adressées à Rome,
de dossiers volumineux d’enquêtes déposés aux archives
de la Propagande, pour le plus grand bonheur de l’histo-
rien, de sanctions ou de décrets où interviennent, en dernier
ressort, les cardinaux et le pape lui-même.

Les missionnaires latins, capucins et jésuites, dont
les relations avec le clergé oriental restent assez tendues,
jouent un rôle important dans l’évolution de la religiosité et
des dévotions, à grand renfort d’images pieuses où l’on
insiste sur le Christ souffrant de la Passion, au rebours des
icônes orientales traditionnelles. On voit circuler également
à Alep des lectures édifiantes traduites en arabe, comme la
vie de sainte Thérèse d’Avila ou divers classiques de la
dévotion baroque, édités par Rome ou par les moines
BCAI 18 – 2002
8 (2002) Heyberger Bernard : Hindiyya, mystique et criminelle 1720-1798, 
 2026 BCAI en ligne
shuwayrites. Hindiyya, qui sait lire, mais pas écrire, a accès
à cette nouvelle littérature comme à ces nouvelles dévo-
tions, et à ces nouveaux modèles hagiographiques, même
si ceux-ci n’effacent pas les anciens modèles orientaux.
Exemple de cette nouvelle piété, la dévotion au Sacré-Cœur
est introduite vers 1720-1740 en Syrie. Sur cette évolution
religieuse et ses conséquences sur les individus, Bernard
Heyberger reprend ici, de façon toujours très convaincante,
certains des apports de sa thèse Les chrétiens du Proche-
Orient au temps de la Réforme catholique, École française
de Rome, 1994, thèmes que l’on retrouve dans certains de
ses articles, notamment «Livres et pratiques de la lecture
chez les chrétiens (Syrie, Liban), XVIe-XVIIIe siècles», paru
dans Livres et lecture dans le monde ottoman, dir. Frédéric
Hitzel, REMMM, 87-88, p. 209-224.

L’un des fruits de cette dévotion moderne, tournée vers
l’intériorisation et la mise en valeur de l’individu, est le rôle
nouveau conféré aux femmes et à la spiritualité féminine,
comme l’atteste l’éclosion inédite de vocations religieuses
chez les femmes catholiques d’Alep. Celles-ci voient se des-
siner une imperceptible évolution de leur statut, en pouvant
éventuellement choisir une vie dévote. Dès 1737, quelques
dévotes melkites partent fonder un ordre féminin au
Kisruwæn, ordre dont jésuites et moines shuwayrites se dis-
putent la direction temporelle et spirituelle. Une voie est
donc déjà tracée, que va suivre Hindiyya.

Mais celle-ci tranche manifestement sur ses pareilles.
Dès l’enfance et dans le cadre familial, Hindiyya affirme
très tôt, et avec détermination, sa vocation à la sainteté.
Bernard Heyberger, sans pouvoir suivre cette voie, comme
il s’en explique dans l’introduction, donne quelques éléments
pour permettre une lecture psychanalytique de la sainte et
de ses écrits, hantés par l’obsession charnelle et des fan-
tasmes d’inceste. Hindiyya manifeste tous les signes d’une
sainte anorexie, mais aussi d’une névrose hystérique, ponc-
tués par de terribles ascèses et une maladie chronique
présentée comme un quasi-martyre passif. Les extases, les
apparitions du «personnage» (al-‡a≈s que Hindiyya consent
finalement, après bien des hésitations et la crainte d’une
illusion diabolique, à identifier au Christ) et les visions du
corps souffrant du Christ finissent par produire sur Hindiyya
des stigmates sanglants et des miracles, notamment le don
de prophétie. Hindiyya a pour directeur, de 1737 à 1746, à
Alep, le jésuite italien Antonio Venturi qui, d’abord méfiant,
finit par se convaincre de la sainteté de sa pénitente et
s’emploie à la promouvoir. Mais cette sainteté est aussi
pour Hindiyya une voie d’indépendance et de pouvoir, la
seule possible, peut-être, pour une femme alépine. Dès 1737,
elle affirme que le Christ lui demande de fonder la Congré-
gation du Sacré-Cœur de Jésus dans le Kisruwæn, au Liban
et, après bien des obstacles, elle finit par partir en octobre
1746 pour le Liban.

La deuxième partie «Sainte et fondatrice» (1746-
1753) porte sur cette étape décisive qui voit l’arrivée d’une
Alépine au Mont-Liban. Bernard Heyberger montre bien
77
recensé par Catherine Mayeur-Jaouen

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IFA
comment, loin d’être éprise de la spiritualité montagnarde,
comme l’a rêvé plus tard Maurice Barrès, Hindiyya incarne
au contraire un autre milieu et une autre mentalité, celle
des Alépins citadins (Ìalabî, mudunî), bien différente des
montagnards (baladîs, awlæd al-Ïibæl) et de leur société
complexe. Le Kisruwæn, devenu exclusivement chrétien et
le cœur de la communauté maronite au début du XVIIIe siècle,
était un centre économique, grâce à la soie, et le fief des
cheikhs Khâzin, muqâta’ajî-s dont le rôle dans les clientèles
maronites leur permettait de faire pression sur la désigna-
tion des patriarches et l’attribution des waqfs de fondations
de couvents, multipliés au XVIIe siècle. C’est avec l’aide des
cheikhs ⁄æzin et de l’évêque maronite Íarmanyºs ∑aqr,
gagné à sa cause, que Hindiyya fonde finalement sa Congré-
gation du Sacré-Cœur, en 1750, au monastère de Bkerké,
rencontrant un succès rapide. Gagnées par les extases de
Hindiyya, des religieuses peu instruites, mais issues de fa-
milles de notables urbains et ruraux, entrent au couvent,
comme Thérèse, fille d’un cheikh ⁄æzin, ou les sœurs
Badran, filles d’un riche marchand de Beyrouth. Face à la
nouvelle congrégation, les jésuites français hostiles à
Hindiyya obtiennent de Benoît XIV qu’il condamne la reli-
gieuse et sa congrégation dans un bref du 4 janvier 1752.
La communauté maronite, pour une fois unanime, proteste,
et le patriarche et les évêques, soutenus par les cheikhs,
écrivent à la Propagande où on décide finalement d’envoyer
un frère mineur de Terre Sainte, Desiderio di Casabasciana,
enquêter, en 1753. Celui-ci blanchit de tout soupçon
Hindiyya, qui fera désormais figure de «symbole de la
communauté maronite engagée dans un processus d’occi-
dentalisation, mais campée dans la défense d’une certaine
autonomie au nom de la tradition et des valeurs locales»
(p. 142). C’est donc dans la lutte et le conflit que s’affirme
la sainteté de la visionnaire.

Enfin installée à Bkerké, Hindiyya se met à écrire, plus
exactement à dicter des écrits, dont une sorte d’autobio-
graphie spirituelle, le Mystère de l’Union (Sirr al-ittiÌæd) dont
le texte étonnant a été traduit par Youakim Moubarak en
1984. Ces œuvres, plus tard traquées et détruites par Rome,
auront longtemps servi de preuve de sa sainteté et suscité
suffisamment d’attachement parmi les disciples de Hindiyya
pour qu’ils arrivent à en soustraire plusieurs aux persécu-
tions romaines. Hindiyya, nourrie de lectures dévotes
occidentales, prêche dans ses écrits l’effort d’intériorisa-
tion, d’introspection, de lecture silencieuse et d’examen de
conscience des individus… Mais elle revient aussi de ma-
nière obsessionnelle sur le mystère de son union, corps et
âme (Ïasad et nafs, selon une terminologie classique, mais
peu élaborée), avec le Christ, qui lui permet d’en être le
porte-parole. En général, le corps est au centre des textes
de la dévote qui, fascinée par le mystère de l’Incarnation et
peu au fait des développements de la théologie mystique
occidentale sur les sens spirituels, affirme, non sans honte
et culpabilité, son union physique avec le Christ. Peut-être
B. Heyberger aurait-il pu souligner à quel point les textes de
BCAI 18 – 2002
 18 (2002) Heyberger Bernard : Hindiyya, mystique et criminelle 1720-1798, r
O 2026 BCAI en ligne
Hindiyya sont profondément hétérodoxes, pour faire mieux
comprendre la condamnation romaine finale: Hindiyya ne
s’affirme pas seulement comme unie corporellement au
Christ, mais comme sa seule épouse, médiatrice éternelle
supplantant la Vierge et les saints, et destinée à apparaître
enlacée au Christ lors de sa résurrection!

La troisième partie «De la sainte à la diablesse»
aborde enfin la période 1753-1777. C’est la période des
crimes dont le nombre reste finalement inconnu. Le pre-
mier, le frère Carlo Innocenzo di Cuneo, décèle des dérives
graves chez Hindiyya, paranoïaque et mégalomane. Malgré
son rapport accablant, Rome ne bouge pas, peut-être parce
que la dévotion au Sacré-Cœur est désormais encouragée
à la fois à Rome par Clément XIII qui  succède à Benoît XIV
en 1758, et au Liban par le patriarche Yºsuf IÒ†ifæn qui, élu
en 1766, soutient la dévotion au Sacré-Cœur dont il sou-
haite faire un culte fédérateur pour les maronites. Manquant
d’argent et en butte à l’opposition d’une partie de son épis-
copat, le patriarche dépend en partie de la richesse du
couvent de Bkerké, alimentée par des legs, des quêtes et
des waqfs. La †æ’ifa, profondément divisée, voit désormais
s’affronter, d’un côté, le patriarche Yºsuf IÒ†ifæn allié aux
Moines alépins et aux tenants de la dévotion au Sacré Cœur
de Bkerké, et de l’autre les prélats protestataires associés
aux Moines montagnards. L’âpreté des rivalités fait de ce
long conflit une véritable «Iliade maronite», selon l’expres-
sion recueillie dans les archives elles-mêmes. Bernard
Heyberger montre admirablement comment la division de
la communauté maronite en factions aura alimenté le drame
qui se joue autour de Hindiyya et protégé les dérives meur-
trières de la mystique et de son entourage, formant une
véritable secte. Le recours aux travaux de Martine Cohen
et de Françoise Champion sur les dérives sectaires du Re-
nouveau charismatique paraît ici tout à fait bienvenu.

C’est sans doute vers 1755 que les persécutions
(prison, faim, coups de bâtons, etc.) commencent, au cœur
du couvent, contre les «montagnardes» que Hindiyya, favo-
risant les Alépines, soupçonne de vouloir la déposer et même
l’empoisonner. La terreur règne au couvent, alimentée par
la peur du poison, les rumeurs, et les premières morts sus-
pectes. À la montée de la terreur au couvent, correspond la
«dérive idolâtre de ses thuriféraires» (p. 213) qui entou-
rent la Mère d’une adulation de plus en plus sectaire et
hétérodoxe. Rien ne filtre de ces méfaits avant 1769, puis
1772 lorsque deux religieuses réussissent à s’enfuir de
Bkerké et à témoigner. Le père Nicolas ©UÏaymî lui-même,
jésuite, frère de Hindiyya et alors confesseur du couvent,
commence tardivement à s’inquiéter. Innocentant d’abord
Hindiyya de dérives qu’il attribue à l’influence de la sœur
Catherine, âme damnée de la mystique, il finit par reconnaître
enfin la responsabilité de Hindiyya et témoigne devant un
nouveau délégué (encore un!) venu enquêter en 1775.
Devant les premières dénonciations, Hindiyya et ses dé-
vots réagissent en incriminant l’action d’une confrérie
diabolique au sein du couvent, confrérie attribuée à la fois,
78
ecensé par Catherine Mayeur-Jaouen

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IFA
de façon très confuse mais très significative, aux francs-
maçons, aux protestants et aux musulmans. Des exorcismes
publics, cautionnés par le patriarche, ont lieu contre les
opposants au «mystère de l’union». Il faudra encore la mort
de trois religieuses en 1777, l’une sous les coups, deux
autres sans doute empoisonnées, pour que l’émir Yºsuf
Ωihæb intervienne manu militari à Bkerké. Pour finir, Rome
tranche: des brefs du 17 juillet 1779 suspendent le patriar-
che IÒ†ifæn, condamnent Hindiyya comme illusionnée et
hérétique, décident son enfermement dans un couvent et
abolissent l’ordre du Sacré-Cœur. Mais il n’y eut ni instruc-
tion des crimes, ni procès, ni condamnation, ce qui permit
à IÒ†ifæn d’être rétabli dans ses fonctions en 1785. Quant à
Hindiyya, maltraitée dans les divers couvents où elle vécut
désormais jusqu’à sa mort en 1798, elle ne manifesta ja-
mais de vrai repentir. Elle passa pour une victime, et le
refoulement du drame fit, aux yeux des maronites, de
Hindiyya une figure de la nation maronite tourmentée par
les jésuites romains.

L’épilogue du livre («Hindiyya dans la mémoire») pro-
pose justement une mise en perspective de l’historiographie
abondante consacrée à Hindiyya, entre mythes, histoire orale
et reconstructions, avec sa part de redécouvertes toujours
partielles. Ce chapitre dense et trop allusif aurait gagné à
être développé pour mettre en perspective, justement, l’inté-
rêt et la nouveauté de l’étude de Bernard Heyberger dans le
flot bibliographique «hindiyyien»; il est en réalité le premier
à avoir exploité systématiquement les sources premières
des Archives de la Sacrée Congrégation pour la Propagation
de la Foi à Rome, sans se contenter, comme la plupart des
auteurs ayant écrit sur Hindiyya, des compilations de Bºlus
©Abbºd, parues au début du XXe siècle. Contrairement à Íad
Îætem qui, après tant d’autres, doute de la réalité des crimes
de Hindiyya (Hindiyya d’Alep, L’Harmattan, 2001, note 4,
p. 127), on ne peut plus désormais occulter la réalité des
meurtres et en disculper leur instigatrice.

On referme ce livre passionnant avec une impression
d’effroi. Tant de haines et tant de divisions se jouent dans
un microcosme étouffant aux nombreux personnages; cha-
cun y joue son rôle autour d’une figure centrale qui reste
énigmatique et le devient d’autant plus que Hindiyya, une
fois installée à Bkerké, se dérobe peu à peu aux regards,
vivant recluse dans sa chambre, n’assistant plus que rare-
ment aux offices, s’adonnant, selon les rumeurs, au luxe et
à la gourmandise. On ne sait ce qui est le plus fascinant, de
ce rapport étroit mais toujours tendu entre Rome et les ma-
ronites, de ces querelles d’Atrides d’une extrême férocité
entre maronites, de cette évolution vers le crime d’une
mystique dont l’expérience douloureuse, peut-être mal in-
terprétée, mais sûrement authentique, a convaincu tant de
ses contemporains, des lâchetés accumulées autour des
horreurs du couvent, de ce huis-clos féminin sur lequel té-
moignent et agissent des hommes, clercs ou cheikhs, et
finalement de cette tension entre Orient et Occident à la
charnière desquels se situe Hindiyya.
BCAI 18 – 2002 7
 18 (2002) Heyberger Bernard : Hindiyya, mystique et criminelle 1720-1798, re
O 2026 BCAI en ligne
Aussi bien, et peut-être mieux, qu’un délégué aposto-
lique envoyé pour expertise, Bernard Heyberger maîtrise
les jeux des factions rivales de la †æ’ifa maronite, les oppo-
sitions d’une partie de l’épiscopat au patriarche, les rivalités
des branches de la famille des cheikhs ⁄æzin, mais aussi
des jésuites divisés entre Italiens et Français, les pressions
des camps romains opposés ou non à la dévotion au Sa-
cré-Cœur, et les multiples coups de théâtre de rapports de
force toujours changeants, toujours dynamiques, toujours
en évolution... C’est sur ce jeu de forces où les réseaux de
clientèles et de lignages perdurent, qu’achoppent les pro-
jets centralisés et unificateurs suscités par l’esprit
«moderne», comme l’ordre des Moines Libanais, créé en
1732, et comme le projet de Hindiyya elle-même. Le lec-
teur est sûrement guidé à travers ce maquis libanais, et le
foisonnement des intrigues et des rebondissements est
rendu constamment intelligible par la finesse des analyses
et la solidité des références aux archives romaines. On ne
sait d’ailleurs ce que l’on doit admirer davantage, l’érudi-
tion des notes ou le fait que Bernard Heyberger ait réussi à
convaincre son éditeur d’en publier quatre-vingt-dix pages!
Surtout quand s’y s’ajoutent dix pages de présentation des
sources, dix pages de bibliographie et des index.

Reste une question centrale, à laquelle B. H. propose
plusieurs réponses, un peu contradictoires, mais pas exclu-
sives les unes des autres: sur quoi reposait finalement le
charisme de Hindiyya? Retraçant la fondation de Bkerké,
en 1750, l’auteur affirme que «son charisme reposait pour
l’essentiel sur la séduction qu’elle avait su exercer sur ses
directeurs successifs, et sur une partie de ses consœurs»
(p. 107). Mais cette séduction elle-même ne venait pas de
la seule personnalité autoritaire et dominatrice de la mysti-
que. Il faut bien supposer, quoi qu’on puisse penser des
dérives hétérodoxes, paranoïaques et finalement meurtriè-
res de Hindiyya, qu’elle a été une authentique visionnaire
dont la sincérité n’a d’ailleurs guère été mise en doute.

Plus loin, proposant une autre interprétation, B. H. met
en avant l’importance des textes dictés par la sainte dans
l’évolution de la dévotion féminine au Levant et comme
preuve de sa sainteté elle-même. Le chapitre qui porte sur
Hindiyya comme auteur mystique, beaucoup plus prudent
que le reste du livre, laisse un peu le lecteur sur sa faim;
sans doute, face à l’abondance inouïe de documentation,
ne pouvait-on écrire à la fois l’histoire de Hindiyya et celle
de sa pensée mystique. On trouvera d’ailleurs l’analyse de
celle-ci chez Michel Hayek et, plus récemment dans divers
articles de Íad Îætem, recueillis dans Hindiyyé d’Alep: mys-
tique de la chair et jalousie divine, L’Harmattan, 2001.
Bernard Heyberger suggère, là comme ailleurs, la complexité
et le mélange d’influences où on rencontre aussi bien la
traduction d’œuvres de la piété baroque que l’imaginaire
religieux syriaque, le modèle de sainte Thérèse d’Avila que
l’hérésie monothélite.

Mais les œuvres et la pensée de la dévote, d’ailleurs
confuses et écrites dans un arabe incertain, n’auraient pas
9
censé par Catherine Mayeur-Jaouen

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
suffi à asseoir sa sainteté. Et l’auteur reconnaît finalement,
sans trop développer et comme à contre-cœur, qu’«il se
peut que l’essentiel de son charisme provînt plutôt de ce
qui lui conférait un caractère sacral plus traditionnel, son
imaginaire «scientifique» et religieux, sa capacité de guéri-
son ou de divination, les signes extérieurs de sa sainteté,
qu’elle portait sur son corps, que de sa référence à la cul-
ture livresque catholique» (p. 164). Une dévotion orchestrée,
notamment, par la sœur Catherine qui distribuait le sang de
la dévote lors de saignées, sang que l’on séchait pour pou-
voir le porter en amulettes et obtenir ainsi des miracles de
guérison. L’eau bénite par Hindiyya, son mouchoir, tout ser-
vait à des miracles et alimentait le pèlerinage à Bkerké. De
nombreuses fillettes, dès les années 1750, recevaient son
prénom au baptême, ses chemises circulaient comme ba-
raka jusqu’au Caire, on conservait ses cheveux, etc.

Si Hindiyya est présentée au début du livre comme
l’exemple-type de la femme catholique orientale représen-
tative d’une nouvelle sensibilité religieuse propre à la
modernité, venue d’Europe et acclimatée en Orient, elle in-
carne aussi, et de plus en plus au fil des pages, une piété
pas nécessairement plus «archaïque», mais certainement
plus complexe, où l’environnement oriental reste détermi-
nant. Elle n’est finalement ni la «bacchante» orientale
qu’imaginait Barrès, ni la Thérèse d’Avila qu’espérait le père
Venturi. C’est bien une congrégation au Sacré-Cœur que
fonde Hindiyya, mais c’est le mystère de l’union qui devient
le but ultime de son entreprise, et c’est contre le diable
qu’elle finit par lutter. La mystique de l’union au Christ que
développe Hindiyya est essentiellement corporelle par man-
que d’assimilation, au fond, des modèles de la mystique
européenne. Ainsi la figure fuyante de Hindiyya reste-t-elle
au centre d’un livre aussi passionné que passionnant.

Catherine Mayeur-Jaouen
Université de Paris IV
BCAI 18 – 2002 80
8 (2002) Heyberger Bernard : Hindiyya, mystique et criminelle 1720-1798, recensé par Catherine Mayeur-Jaouen
 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



