
III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
Guichard Pierre, Al-Andalus, 711-1492 [Adeline Rucquoi]

Guichard Pierre, Al-Andalus, 711-1492.

Hachette Littératures, Paris,  2000. 269 p.

Spécialiste de l’histoire de l’Espagne musulmane,
connu pour sa thèse d’une profonde orientalisation de celle-
ci au cours des siècles qui suivirent sa conquête par les
musulmans, Pierre Guichard offre ici un petit manuel d’his-
toire d’al-Andalus qui couvre les presque huit siècles de
présence musulmane dans cette partie de l’Europe.

Après une brève introduction qui rappelle que le sujet
a été et est toujours l’objet de controverses scientifiques,
l’auteur décrit dans une première partie la conquête de la
Péninsule en 711, puis l’installation des premiers musul-
mans sous l’autorité de gouverneurs dépendant du califat
de Damas et, finalement, avec l’arrivée en Espagne de ©Abd
al-RaÌmæn Ier en 756, le développement de l’émirat
omeyyade dans la Péninsule. Une seconde partie s’attache
au califat de Cordoue, entre 929 et 1031, et à la division
postérieure d’al-Andalus en émirats de taille diverses, les
taifas. La troisième partie du livre a pour objet les quatre
derniers siècles de la présence musulmane en Espagne,
caractérisée par les invasions successives des Almoravides
(en 1086) et des Almohades (en 1147), l’avancée des chré-
tiens et l’apparition, puis la consolidation, du royaume de
Grenade qui disparaît en 1492.

Il s’agit avant tout d’une histoire événementielle qui
permet à ceux qui ne dominent pas l’histoire de cette période
de replacer dates et personnages dans leur contexte. L’ouvrage
est d’ailleurs agrémenté d’une intéressante chronologie, d’une
série de cartes et d’une annexe bibliographique. Bien que
l’auteur mentionne au passage certains phénomènes artisti-
ques ou culturels propres aux périodes qu’il étudie, son
attention s’oriente plus volontiers vers les phénomènes politi-
ques, économiques et sociaux d’al-Andalus qu’il décrit parfois
minutieusement. À la fin de son livre, Pierre Guichard ajoute
une série d’indications utiles sur les mudéjars, c’est-à-dire les
musulmans qui vécurent dans l’Espagne chrétienne – et qui
ne font donc pas partie d’al-Andalus –, ainsi que sur la place
que l’Espagne musulmane a occupée, et occupe toujours,
dans l’imaginaire historique européen et hispanique.

Curieusement, la question de la «représentation» n’ap-
paraît pas dans le corps de l’ouvrage. L’histoire ici racontée
est linéaire, et ne pose d’autre problème que le manque de
sources dans certains domaines, manque que ne supplée
pas toujours l’archéologie. Désireux de se limiter à ce qu’il
appelle «la réalité historique», l’auteur fait souvent l’écono-
mie d’une analyse approfondie des sources sur lesquelles il
appuie sa démonstration. Le lecteur serait pourtant en droit
de demander s’il s’agit de sources contemporaines de l’évé-
nement ou largement postérieures, de recueils de biographies
ou de compilations de sentences juridiques, de documents
écrits en al-Andalus ou ailleurs, de textes rédigés par, pour
ou contre le pouvoir. Une telle absence d’analyse des sour-
ces textuelles est particulièrement notable pour la période
BCAI 18 – 2002 7
8 (2002) Guichard Pierre : Al-Andalus, 711-1492, recensé par Adeline Rucqu
 2026 BCAI en ligne
pour laquelle il n’existe pratiquement aucun document
contemporain andalou, c’est-à-dire les VIIIe et IXe siècles.
Pierre Guichard s’inscrit, dès son introduction, en faux contre
les interprétations de l’histoire d’al-Andalus données par
bon nombre de ses collègues – Claudio Sánchez-Albornoz,
Ramón Menéndez Pidal, Gabriel Martínez-Gros, Joaquín
Vallvé, Antonio Ubieto Arteta, M.A. Shaban ou encore Richard
W. Bulliet –, mais n’offre pas ensuite d’articulation entre ce
qu’il présente comme la «réalité historique» et sa «repré-
sentation», artistique, littéraire, historique ou juridique.

Cette lecture des textes «au premier degré», qui per-
met à Pierre Guichard de réaffirmer sa thèse d’une
orientalisation – arabisation et islamisation – profonde des
structures sociales d’al-Andalus entre le VIIIe et le XIe siècle,
fait place, pour la période suivante, à une vision plus nuan-
cée et étayée par des sources diversifiées. Parmi celles-ci,
les sources chrétiennes du XIIIe siècle sont largement mi-
ses à profit pour éclairer certains aspects de la vie rurale
ou du système fiscal des musulmans de l’époque. On peut
regretter à cet égard que l’auteur, qui manie par ailleurs de
nombreuses sources relatives au nord de l’Afrique, n’ait pas
jugé bon de recourir aussi aux sources chrétiennes hispani-
ques pour la période antérieure.

Car Pierre Guichard ne semble pas avoir consacré à
l’Espagne chrétienne l’attention qu’il porte depuis longtemps
à al-Andalus et au Maghreb médiéval. Un certain nombre de
«clichés» et d’inexactitudes – la réitération des mots «croi-
sade» et «croisés», l’utilisation indiscriminée de
«Reconquête», la mention d’«aristocraties féodales», ou
d’«États dynastiques “prénationaux”» pour qualifier les
royaumes chrétiens du nord de la Péninsule – révèle un
amalgame entre les chrétiens hispaniques et ceux de la
France du Nord, une confusion entre le cas de l’Espagne et
celui d’une Sicile conquise par les Normands. Est-ce pour
mieux mettre en valeur l’«arabisation» des habitants d’al-
Andalus? Est-ce pour mieux opposer une société musulmane
civile «dominée par l’élite des juristes et des secrétaires» à
une société chrétienne militarisée et agressive?

De fait, à la lecture du livre, le cas de l’Espagne appa-
raît dans toute sa complexité: à la rapide conquête
musulmane du VIIIe siècle répond la rapide reconquête chré-
tienne du XIIIe siècle, aux capitulations des villes chrétiennes
celles des communautés musulmanes quelques siècles plus
tard, au rôle culturel modeste des mozarabes des Xe-XIe

siècles celui, non moins modeste, des mudéjars des XIIIe-
XVe siècles. Et l’échange incessant d’hommes et de
marchandises qui caractérise le Moyen Âge ibérique – Pierre
Guichard souligne à de nombreuses reprises le rôle des
contingents chrétiens dans les armées musulmanes – mon-
tre sans doute qu’au-delà du débat sur l’«hispanité» ou
l’«orientalité» de l’histoire et de la civilisation d’al-Andalus,
celle-ci ne peut en aucun cas être étudiée en faisant abs-
traction de son contexte immédiat, c’est-à-dire de l’Espagne.

Adeline Rucquoi
EHESS – Paris
6
oi

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



