| I1l. HISTOIRE

Ephrat Daphna, A Learned Society in a
Period of Transition — The Sunni ‘Ulama
of Eleventh-Century Baghdad.

J

State University of New York Press, 2000 (SUNY
Series in Medieval Middle East History). 229 p.

Louvrage de la chercheuse israélienne Daphna Ephrat
vient heureusement combler un curieux vide bibliographique,
peu d’études d’histoire sociale ayant jusqu’ici été consa-
crées a Bagdad dans les derniers siécles abbassides. Cette
étude sur les oulémas bagdadiens de la période seldjoukide
est ainsi particulierement bienvenue, car si nombre d’ouvra-
ges se sont intéressés aux sociétés lettrées des grandes
villes de Syrie, d’Egypte ou d’al-Andalus, les milieux reli-
gieux et intellectuels de la capitale abbasside n’avaient pas
encore fait I'objet d’une étude spécifique, sous 'angle de
I'approche sociale.

Ce petit ouvrage (150 pages de texte, réparties en six
chapitres) est le résumé de la thése de I'auteur, présentée
a I'Université de Harvard sous la direction de Roy
Mottahedeh. Rien d’étonnant donc a ce que la perspective
en soit résolument d’histoire sociale et culturelle (un renvoi
a l'analyse de la reproduction sociale par Bourdieu est ex-
plicite en introduction, p. 14), et que les références
bibliographiques dominantes soient les grandes figures du
courant anglophone d’histoire sociale, des travaux fonda-
teurs de Ira Lapidus, Richard Bulliet ou Carl Petry aux
recherches plus récentes de Jonathan Berkey ou Michael
Chamberlain.

Dans une brillante introduction, Daphna Ephrat pré-
cise son sujet en le replagant dans le cadre local de la
Bagdad seldjoukide, mais aussi dans celui, plus large, de la
transformation des sociétés musulmanes apres I'éclatement
du califat abbasside au milieu du X° siecle. Elle place trés
rapidement la question du « Sunni revival » du Xi® siecle,
ainsi que celle de I'apparition et du développement des
madrasas a Bagdad, au cceur de son analyse. Mais plutot
que d’étudier le contenu doctrinal ou les cadres politiques
de cette renaissance sunnite, concomitante avec la domi-
nation des Turcs seldjoukides sur I'lran et I'lrak, elle cherche
a en déterminer les implications sociales, a I'échelle d’un
groupe restreint, celui des oulémas ou savants en sciences
religieuses. Son objectif est ainsi d’étudier, a travers le cas
bagdadien, «the link between the cultural and social
practices involved in the process of the transmission of
Islamic learning, and the construction of social bonds and
identities » (p. 6). Il sagit donc de déterminer le réle de la
madrasa dans le processus de transformation des oulémas
bagdadiens en un groupe de plus en plus nettement défini;
de s'intéresser a I'usage social de la madrasa ou de I'ap-
partenance a un madhab plutdt que de reprendre le débat
historiographique sur l'institutionnalisation du savoir.

Lauteur revendique une méthode alliant la démarche
de I'histoire quantitative & celle de I'analyse qualitative, le
I

dépouillement de nombreuses notices biographiques et la
constitution de graphiques et tableaux (14 sont proposés
au fil de I'ouvrage) allant de pair avec l'intérét porté aux
textes et aux anecdotes. De fait, son étude manifeste une
attention réelle aux conditions de la production
historiographique et au caractére idéologique, et donc his-
toriquement analysable, des sources utilisées; cette
attention est clairement décelable dans la bibliographie.

Les sources dépouillées sont typiques d’une étude sur
les oulémas, alliant les productions d’historiens locaux
contemporains (7arih Bagdad d’al-Hatib al-Bagdadi, al-
Muntazam du hanbalite Ibn al-Gawzi, le «journal » de Abil
Aliibn al-Banna’), les histoires universelles (Sibt lbn al-Gawzi,
[bn al-Atir, Ibn Katir) et les dictionnaires biographiques spé-
cialisés (al-Subki pour les fabagat shafi’ites, Ibn Abi Wafa’
pour les hanafites, Ibn Ragab pour les hanbalites) ou géné-
ralistes (Ibn Hallikan, al-Dahabi, etc.). Il est cependant
surprenant que quelques sources importantes comme le
Mu‘gam al-udaba’ de Yaqut, ou I'ensemble des suites pu-
bliées du Tarih Bagdad (Ibn al-Dubayti, Ibn al-Naggar, bn
al-Dimyati), non seulement ne soient pas mentionnées parmi
les sources dépouillées, mais ne figurent méme pas en bi-
bliographie. Autre point faible de I'ouvrage, I'auteur nous
signale avoir extrait des ouvrages présentés ci-dessus des
données biographiques concernant environ 700 person-
nages ayant vécu a Bagdad ou ayant visité la ville entre
409/1018 et 549/1154, mais sans préciser aucunement
les criteres de choix de ces personnages. Or, il y a bien eu
choix, puisque le simple obituaire du Muntazam d’lbn al-
Gawzi nous propose déja 1015 notices de personnages
décédés entre 447/1055 et 573/1177 ; une centaine de
ces personnages n'ont visiblement jamais visité Bagdad,
mais cela laisse plus de 900 notices, auxquelles il faut ajou-
ter celles qui sont absentes du Muntazam mais que 'on
trouve dans les autres sources dépouillées par Daphna
Ephrat. Or I'absence d’explicitation des critéres de sélec-
tion des personnages affaiblit la puissance de conviction
des nombreux tableaux et données chiffrées issus de I'ana-
lyse quantitative des notices retenues.

Autre ambiguité, la période étudiée par I'auteur n’est
pas clairement définie et fluctue au gré des chapitres et des
graphiques. Bien que le titre de I'ouvrage renvoie a I'en-
semble du X siécle, et que les personnages retenus
semblent élargir cette période a la premiére moitié du xi®
siécle, 'auteur, dans ses analyses, renvoie uniqguement au
contexte seldjoukide, a partir donc du milieu du Xi€ siécle.
La plupart des tableaux chiffrés et graphiques manifestent
une conception élargie du XI© siécle (de 409/1018 a 549/
1154), la figure 5.2 définissant celui-ci comme les 160 an-
nées comprises entre 549/1067 et 610/1213 ! De plus, a
quelques exceptions prés (figures 2.8 et 2.9, par exemple),
il n'est pas précisé a quoi correspondent les dates indi-
quées (date de décés du personnage, date d’activité
supposée, date de présence a Bagdad ?). Il en découle une
certaine confusion qui aurait pu aisément étre évitée par

I

| BCAI 18 - 2002 65 |

BCAI 18 (2002) Ephrat Daphna : A Learned Society in a Period of Transition - The Sunni ‘Ulama’ of Eleventh-Century Baghdad, recensé par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HISTOIRE |

une mise au point préalable sur la méthode de constitution
des graphiques, ou sur la période exacte concernée par
I'étude.

Pour en revenir au contenu de l'ouvrage, le premier
chapitre nous offre de trés bréves considérations sur la ville
de Bagdad, cadre de I'étude sociale des oulémas. Latten-
tion se focalise trés rapidement sur les madrasas qui se
multipliérent dans la capitale abbasside a partir de la se-
conde moitié du xI° siécle, et qui sont recensées par I'auteur
dans un utile tableau présentant le nom, la date de fonda-
tion, le nom du fondateur, le madhab et la localisation de
24 madrasas bagdadiennes, fondées entre 459/1066 et la
fin du X siécle (figure 1.1, p. 28-29).

Le décor bagdadien ainsi planté, sous le titre de « For-
mation », le deuxiéme chapitre s'intéresse essentiellement
ala mobilité géographique des oulémas. A travers une étude
minutieuse des déplacements des lettrés originaires de
Bagdad comme de ceux qui ne firent que traverser la ville,
le but de Daphna Ephrat est d’inscrire Bagdad dans un ré-
seau beaucoup plus large de transmission du savoir
musulman, de souligner le caractére cosmopolite de la ville
et d’apprécier les fluctuations de son pouvoir d’attraction
sur les lettrés. Une seconde partie du méme chapitre affine
ces considérations géographiques au regard des champs
de compétence (hadit, figh, etc.) et des différents madhab
représentés. Lauteur détermine ainsi que la mobilité géo-
graphique était particuliéerement forte chez les muhadditin,
bien entendu, mais aussi chez les juristes shafi’ites. Enfin,
elle note une augmentation du nombre d’oulémas résidant
a Bagdad au xIi® siécle, comparé a celui de la période pré-
cédente, et la consolidation concomitante d’un groupe local
de lettrés, autour de familles particulierement influentes.

Le troisiéme chapitre, intitulé « Learning », s'intéresse
moins a la formation des lettrés a proprement parler qu’au
role des madrasas dans I'acceptation ou non de nouveaux
venus au sein des oulémas bagdadiens. Loin d’affaiblir le
caractére international de la culture musulmane, les
madrasas bagdadiennes auraient, au contraire, contribué a
le perpétuer sous une forme plus institutionnelle (p. 64).
Au passage, l'auteur affirme que linstitution soufie du
hangah, souvent considérée comme opposée a celle de la
madrasa, en était au contraire complémentaire, les deux
sortes d’établissements ménageant également, dans la
transmission du savoir, 'importance de la figure du maitre
et des rapports individuels entretenus entre celui-ci et ses
disciples.

Cette relation maitre/disciple est au cceeur du chapi-
tre 4, «Forms of social affiliation », qui I'analyse a travers
le cas de la halga ou cercle d’étude, et affirme la margina-
lité de la madrasa dans le monde des oulémas bagdadiens,
la halga, toute «informelle » soit-elle, symbolisant la per-
ception que les lettrés de I'époque avaient de I'autorité et
jouant ainsi le réle que les chercheurs modernes tendraient
a assigner a la madrasa pergue comme une institution, plus
stable et plus formelle (p. 85). De I'étude de la halga, Daphna
I

Ephrat se transporte a celle de I'affiliation de plus en plus
fréquente des oulémas a un madhab précis. Mais 1a en-
core, elle souligne la prédominance des liens personnels,
et le caractere informel, voire amorphe, de ces madhab.
Lanalyse du groupe hanbalite, particulierement important
et structuré a Bagdad, constitue presque un contre-exem-
ple, mais prouve aussi que les madrasas n’ont pas joué de
role dans la consolidation des madhab au cours de la pé-
riode de la renaissance sunnite, les hanbalites, appartenant
a un madhab fortement constitué, étant au contraire les
derniers a avoir adopté la forme de la madrasa comme lieu
de transmission du savoir ou d’élaboration des identités
collectives. De plus, les fréquents exemples de relations
transcendant les différentes appartenances juridiques, tout
comme entre oulémas et soufis, longtemps présentés
comme fréres ennemis, nuancent 'importance accordée par

les historiens a I'affiliation individuelle & un madhab.
Quelles furent alors les conséquences sociales de la
création des madrasas ? C'est 1a la question a laquelle le
chapitre 5, « Mechanisms of inclusion and exclusion », tente
de répondre. Il s’agit de déterminer quels étaient les cri-
teres et les mécanismes d’intégration d’un nouvel individu
dans les rangs de I'élite lettrée. Lauteur s’intéresse tout
d’abord aux occupations matérielles des oulémas et de leurs
ascendants, la diversité des nisba professionnelles accré-
ditant I'idée d’un accés sans restriction au statut de alim.
Malgré tout, des barriéres se développent qui tendent a li-
miter 'acceés a la transmission du savoir légal, critére décisif
d’admission parmi une véritable élite qui, au cours de la
période étudiée, s'isole de plus en plus du reste de la so-
ciété. C’est 1a qu’interviennent les madrasas, utilisées par
la petite élite locale des oulémas bagdadiens pour consoli-
der leur position et contrdler 'admission en leur sein. Daphna
Ephrat reprend ici les conclusions de I'étude de Joan Gilbert
sur la professionnalisation des oulémas damascenes de la
fin du xi® au milieu du xi® siécle (soit sensiblement la méme
période). Une analyse plus précise des lettrés ayant eu, au
cours de leur carriére de ‘@lim, un rapport avec les madrasas
(qu’il'y fussent étudiants ou enseignants), ainsi que I'étude
des professions juridiques exercées par les oulémas (cadis,
témoins légaux, etc.), mettent en valeur 'émergence a
Bagdad de quelques familles de lettrés combinant richesse,
prestige et «scholarship ». Cependant, il faut bien avouer
que le lien tracé entre le passage par une madrasa et I'ac-
cession a un statut éminent demeure pour le moins flou,
I'auteur soulignant elle-méme la difficulté a généraliser les
cas rencontrés et la diversité des itinéraires individuels. Si
certains points sont clairement argumentés (Daphna Ephrat
remet ainsi en question I'idée traditionnelle de madrasas
ayant été fondées par le pouvoir afin de former un person-
nel administratif qui lui soit acquis), ce qui devrait constituer
le point nodal de I'argumentation reste confus et peu tran-
ché. Certes, la complexité et la diversité des situations réelles
rendent difficile I'élaboration d’un modeéle strict et univoque,
mais I'on aurait aimé que I'auteur discute, par exemple, les
I

| BCAI 18 - 2002 66 |
BCAI 18 (2002) Ephrat Daphna : A Learned Society in a Period of Transition - The Sunni ‘Ulama’ of Eleventh-Century Baghdad, recensé par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HISTOIRE

conclusions de Michael Chamberlain sur le réle des
madrasas damascénes dans le maintien de la prédominance
d’une élite urbaine et dans les stratégies de compétition
sociale ; malheureusement, si la référence a ces travaux
est bien présente et revendiquée, le débat est éludé et se
réduit & une simple note résumant brigvement 'importance
de la notion de «household » dans I'analyse de Chamber-
lain (note 71 du chapitre 5).

Aprés s’étre intéressé de facon interne au groupe des
oulémas, le chapitre 6, « Place and role in the public sphere »,
inscrit celui-ci dans I'ensemble de la société bagdadienne,
par I'étude de ses rapports au pouvoir, d’'une part, et de
son réle social plus général, d’autre part. Tout en soulignant
I'indépendance persistante des oulémas bagdadiens face
au pouvoir seldjoukide et le prestige attaché au refus de
postes rémunérés, Daphna Ephrat reprend I'idée, dévelop-
pée a l'origine par Ira Lapidus, du role des lettrés comme
intermédiaires entre le sultan et ses sujets, entre une élite
militaire turque, et donc exogéne, et la population indigéne.
Ici encore, il est dommage que I'auteur se borne a affirmer
ce role d’intermédiaire sans en fournir véritablement d'illus-
tration argumentée. Elle se contente d’évoquer la mission
de «service public » des oulémas («the religious scholars
of elenventh-century Baghdad shared an ethic of public ser-
vice, providing educational, religious, and legal guidance to
the Muslim community », p. 136), notion qui, en I'absence
de précision, risque d’apparaitre pour le moins anachroni-
que. Elle souligne, toujours dans la lignée des travaux de
Lapidus, l'importance des madhab, «an attractive entity
around which local groups or factions might cristallize »
(p. 137), pour conclure finalement que « in the wake of the
Sunni revival, the schools of law were no longer the leading
factor in providing social affiliation and identity, and in
focusing solidarity in this urban society» (p. 147). En
définitive, le lecteur reste indécis sur les facteurs réels des
affiliations sociales et de la définition identitaire des grou-
pes, qu’il s'agisse des oulémas ou d’autres catégories de la
population. Le louable souci de nuance développé par
l'auteur a parfois comme effet en retour d’égarer le lecteur
qui ne sait plus quel critére retenir.

La conclusion vient dissiper certaines de ces interro-
gations, en soulignant, par exemple, la tendance de fond a
toujours plus de conformité et d’uniformité dans la vie intel-
lectuelle et religieuse de I'époque. Elle confirme la propension
de l'ouvrage a se focaliser, malgré une problématique re-
vendiquée d’histoire sociale, sur les méthodes de
transmission du savoir, et revient sur 'impact de la fonda-
tion des madrasas qui, nous dit I'auteur, ont bien favorisé
un mouvement vers un recrutement plus local des lettrés
du x1® siécle. Mais la madrasa ainsi considérée constitue
plus un «cadre organisationnel » dans lequel se sont per-
pétuées des pratiques sociales et culturelles préexistantes
qu’une véritable institution remettant ces pratiques en cause.

En complément de ces analyses, deux appendices
nous offrent des listes de professeurs de madrasas, de cadis
I

et de hatib (sans renvoi aux sources), ainsi que des arbres
généalogiques et une présentation rapide des principales
familles d’oulémas bagdadiens des xI®-xI® siécles. Il est
cependant regrettable que les arbres généalogiques des
deux principales familles hanafites, les al-Damagani
(figure A.5, p. 162) et les al-Zaynabi (figure A.6, p. 164),
soient truffés d’erreurs qui auraient pu étre facilement évi-
tées. Sans entrer dans le détail des sources, Abd ‘Ali
al-Damagani et ses fréres Abu Nasr et Abd FHusayn Ahmad
ne sont pas les neveux mais les fils de Aba I-Hasan Ali; le
premier n'est pas décédé en 461 de I'hégire mais en 561
(Perreur provient ici de la source employée). Les quatre
personnages de la génération suivante sont les fils de Abu |-
Husayn Ahmad; de plus, les sources offrent aisément les
notices de sept personnages supplémentaires. Quant a la
famille al-Zaynabi, la confusion est encore plus grande. Abu
Galib Nir al-Huda n’est pas I'arriére-petit-fils mais bien le
fils de Abu ’l-Hasan Muhammad ; Aba Tamam Muhammad
n’est pas son grand-pére mais son frére, et au moins six
personnages supplémentaires sont identifiables dans les
sources.

Ces réserves formulées, 'ouvrage intéressera aussi
bien ceux dont les recherches concernent I'étude des oulé-
mas ou des élites urbaines en général que la question des
madrasas ou des méthodes de transmission du savoir, ainsi
que I'analyse des relations personnelles au sein d’un groupe
social donné. S’il est regrettable que I'ouvrage ne tienne
pas toutes les promesses programmatiques de l'introduc-
tion, il reste que I'étude de Daphna Ephrat constitue une
importante contribution a I'étude d’'une composante sociale
d’une des grandes villes du Proche-Orient médiéval, dont
les résultats peuvent étre avec profit comparés a d’autres
travaux du méme type portant sur les métropoles, plus étu-
diées par les historiens, de la Syrie ou de I'Egypte aux
mémes périodes.

Vanessa Van Renterghem
IFEAD — Damas

| BCAI 18 - 2002 67 |

BCAI 18 (2002) Ephrat Daphna : A Learned Society in a Period of Transition - The Sunni ‘Ulama’ of Eleventh-Century Baghdad, recensé par Vanessa Van Renterghem
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



