
III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 
© IFA
Ephrat Daphna, A Learned Society in a Period of Transition – The Sunni ‘Ulama’ of Eleventh-Century [Vanessa Van  Renterghem]

Ephrat Daphna, A Learned Society in a
Period of Transition – The Sunni ‘Ulama’
of Eleventh-Century Baghdad.

State University of New York Press, 2000 (SUNY
Series in Medieval Middle East History). 229 p.

L’ouvrage de la chercheuse israélienne Daphna Ephrat
vient heureusement combler un curieux vide bibliographique,
peu d’études d’histoire sociale ayant jusqu’ici été consa-
crées à Bagdad dans les derniers siècles abbassides. Cette
étude sur les oulémas bagdadiens de la période seldjoukide
est ainsi particulièrement bienvenue, car si nombre d’ouvra-
ges se sont intéressés aux sociétés lettrées des grandes
villes de Syrie, d’Égypte ou d’al-Andalus, les milieux reli-
gieux et intellectuels de la capitale abbasside n’avaient pas
encore fait l’objet d’une étude spécifique, sous l’angle de
l’approche sociale.

Ce petit ouvrage (150 pages de texte, réparties en six
chapitres) est le résumé de la thèse de l’auteur, présentée
à l’Université de Harvard sous la direction de Roy
Mottahedeh. Rien d’étonnant donc à ce que la perspective
en soit résolument d’histoire sociale et culturelle (un renvoi
à l’analyse de la reproduction sociale par Bourdieu est ex-
plicite en introduction, p. 14), et que les références
bibliographiques dominantes soient les grandes figures du
courant anglophone d’histoire sociale, des travaux fonda-
teurs de Ira Lapidus, Richard Bulliet ou Carl Petry aux
recherches plus récentes de Jonathan Berkey ou Michael
Chamberlain.

Dans une brillante introduction, Daphna Ephrat pré-
cise son sujet en le replaçant dans le cadre local de la
Bagdad seldjoukide, mais aussi dans celui, plus large, de la
transformation des sociétés musulmanes après l’éclatement
du califat abbasside au milieu du Xe siècle. Elle place très
rapidement la question du «Sunni revival» du XIe siècle,
ainsi que celle de l’apparition et du développement des
madrasas à Bagdad, au cœur de son analyse. Mais plutôt
que d’étudier le contenu doctrinal ou les cadres politiques
de cette renaissance sunnite, concomitante avec la domi-
nation des Turcs seldjoukides sur l’Iran et l’Irak, elle cherche
à en déterminer les implications sociales, à l’échelle d’un
groupe restreint, celui des oulémas ou savants en sciences
religieuses. Son objectif est ainsi d’étudier, à travers le cas
bagdadien, «the link between the cultural and social
practices involved in the process of the transmission of
Islamic learning, and the construction of social bonds and
identities» (p. 6). Il s’agit donc de déterminer le rôle de la
madrasa dans le processus de transformation des oulémas
bagdadiens en un groupe de plus en plus nettement défini;
de s’intéresser à l’usage social de la madrasa ou de l’ap-
partenance à un maƒhab plutôt que de reprendre le débat
historiographique sur l’institutionnalisation du savoir.

L’auteur revendique une méthode alliant la démarche
de l’histoire quantitative à celle de l’analyse qualitative, le
BCAI 18 – 2002 6
18 (2002) Ephrat Daphna : A Learned Society in a Period of Transition – The Su
O 2026 BCAI en ligne
dépouillement de nombreuses notices biographiques et la
constitution de graphiques et tableaux (14 sont proposés
au fil de l’ouvrage) allant de pair avec l’intérêt porté aux
textes et aux anecdotes. De fait, son étude manifeste une
attention réelle aux conditions de la production
historiographique et au caractère idéologique, et donc his-
toriquement analysable, des sources utilisées; cette
attention est clairement décelable dans la bibliographie.

Les sources dépouillées sont typiques d’une étude sur
les oulémas, alliant les productions d’historiens locaux
contemporains (Tærî≈ Bafidæd d’al-⁄a†îb al-Bafidædî, al-
MuntaÂam du hanbalite Ibn al-Íawzî, le «journal» de Abº
©Alî ibn al-Bannæ’), les histoires universelles (Sib† Ibn al-Íawzî,
Ibn al-AÚîr, Ibn KaÚîr) et les dictionnaires biographiques spé-
cialisés (al-Subkî pour les †abaqæt shafi’ites, Ibn Abî Wafæ’
pour les hanafites, Ibn RaÏab pour les hanbalites) ou géné-
ralistes (Ibn ⁄allikæn, al-·ahabî, etc.). Il est cependant
surprenant que quelques sources importantes comme le
Mu©Ïam al-udabæ’ de Yæqºt, ou l’ensemble des suites pu-
bliées du Tærî≈ Bafidæd (Ibn al-DubayÚî, Ibn al-NaÏÏær, Ibn
al-Dimyæ†î), non seulement ne soient pas mentionnées parmi
les sources dépouillées, mais ne figurent même pas en bi-
bliographie. Autre point faible de l’ouvrage, l’auteur nous
signale avoir extrait des ouvrages présentés ci-dessus des
données biographiques concernant environ 700 person-
nages ayant vécu à Bagdad ou ayant visité la ville entre
409/1018 et 549/1154, mais sans préciser aucunement
les critères de choix de ces personnages. Or, il y a bien eu
choix, puisque le simple obituaire du MuntaÂam d’Ibn al-
Íawzî nous propose déjà 1015 notices de personnages
décédés entre 447/1055 et 573/1177; une centaine de
ces personnages n’ont visiblement jamais visité Bagdad,
mais cela laisse plus de 900 notices, auxquelles il faut ajou-
ter celles qui sont absentes du MuntaÂam mais que l’on
trouve dans les autres sources dépouillées par Daphna
Ephrat. Or l’absence d’explicitation des critères de sélec-
tion des personnages affaiblit la puissance de conviction
des nombreux tableaux et données chiffrées issus de l’ana-
lyse quantitative des notices retenues.

Autre ambiguïté, la période étudiée par l’auteur n’est
pas clairement définie et fluctue au gré des chapitres et des
graphiques. Bien que le titre de l’ouvrage renvoie à l’en-
semble du XIe siècle, et que les personnages retenus
semblent élargir cette période à la première moitié du XIIe

siècle, l’auteur, dans ses analyses, renvoie uniquement au
contexte seldjoukide, à partir donc du milieu du XIe siècle.
La plupart des tableaux chiffrés et graphiques manifestent
une conception élargie du XIe siècle (de 409/1018 à 549/
1154), la figure 5.2 définissant celui-ci comme les 160 an-
nées comprises entre 549/1067 et 610/1213! De plus, à
quelques exceptions près (figures 2.8 et 2.9, par exemple),
il n’est pas précisé à quoi correspondent les dates indi-
quées (date de décès du personnage, date d’activité
supposée, date de présence à Bagdad?). Il en découle une
certaine confusion qui aurait pu aisément être évitée par
5
nni ʿUlama’ of Eleventh-Century Baghdad, recensé par Vanessa Van Renterghem

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 
© IFA
une mise au point préalable sur la méthode de constitution
des graphiques, ou sur la période exacte concernée par
l’étude.

Pour en revenir au contenu de l’ouvrage, le premier
chapitre nous offre de très brèves considérations sur la ville
de Bagdad, cadre de l’étude sociale des oulémas. L’atten-
tion se focalise très rapidement sur les madrasas qui se
multiplièrent dans la capitale abbasside à partir de la se-
conde moitié du XIe siècle, et qui sont recensées par l’auteur
dans un utile tableau présentant le nom, la date de fonda-
tion, le nom du fondateur, le maƒhab et la localisation de
24 madrasas bagdadiennes, fondées entre 459/1066 et la
fin du XIIe siècle (figure 1.1, p. 28-29).

Le décor bagdadien ainsi planté, sous le titre de «For-
mation», le deuxième chapitre s’intéresse essentiellement
à la mobilité géographique des oulémas. À travers une étude
minutieuse des déplacements des lettrés originaires de
Bagdad comme de ceux qui ne firent que traverser la ville,
le but de Daphna Ephrat est d’inscrire Bagdad dans un ré-
seau beaucoup plus large de transmission du savoir
musulman, de souligner le caractère cosmopolite de la ville
et d’apprécier les fluctuations de son pouvoir d’attraction
sur les lettrés. Une seconde partie du même chapitre affine
ces considérations géographiques au regard des champs
de compétence (ÌadîÚ, fiqh, etc.) et des différents maƒhab
représentés. L’auteur détermine ainsi que la mobilité géo-
graphique était particulièrement forte chez les muÌaddiÚºn,
bien entendu, mais aussi chez les juristes shafi’ites. Enfin,
elle note une augmentation du nombre d’oulémas résidant
à Bagdad au XIIe siècle, comparé à celui de la période pré-
cédente, et la consolidation concomitante d’un groupe local
de lettrés, autour de familles particulièrement influentes.

Le troisième chapitre, intitulé «Learning», s’intéresse
moins à la formation des lettrés à proprement parler qu’au
rôle des madrasas dans l’acceptation ou non de nouveaux
venus au sein des oulémas bagdadiens. Loin d’affaiblir le
caractère international de la culture musulmane, les
madrasas bagdadiennes auraient, au contraire, contribué à
le perpétuer sous une forme plus institutionnelle (p. 64).
Au passage, l’auteur affirme que l’institution soufie du
≈ænqæh, souvent considérée comme opposée à celle de la
madrasa, en était au contraire complémentaire, les deux
sortes d’établissements ménageant également, dans la
transmission du savoir, l’importance de la figure du maître
et des rapports individuels entretenus entre celui-ci et ses
disciples.

Cette relation maître/disciple est au cœur du chapi-
tre 4, «Forms of social affiliation», qui l’analyse à travers
le cas de la Ìalqa ou cercle d’étude, et affirme la margina-
lité de la madrasa dans le monde des oulémas bagdadiens,
la Ìalqa, toute «informelle» soit-elle, symbolisant la per-
ception que les lettrés de l’époque avaient de l’autorité et
jouant ainsi le rôle que les chercheurs modernes tendraient
à assigner à la madrasa perçue comme une institution, plus
stable et plus formelle (p. 85). De l’étude de la Ìalqa, Daphna
BCAI 18 – 2002 6
18 (2002) Ephrat Daphna : A Learned Society in a Period of Transition – The S
O 2026 BCAI en ligne
Ephrat se transporte à celle de l’affiliation de plus en plus
fréquente des oulémas à un maƒhab précis. Mais là en-
core, elle souligne la prédominance des liens personnels,
et le caractère informel, voire amorphe, de ces maƒhab.
L’analyse du groupe hanbalite, particulièrement important
et structuré à Bagdad, constitue presque un contre-exem-
ple, mais prouve aussi que les madrasas n’ont pas joué de
rôle dans la consolidation des maƒhab au cours de la pé-
riode de la renaissance sunnite, les hanbalites, appartenant
à un maƒhab fortement constitué, étant au contraire les
derniers à avoir adopté la forme de la madrasa comme lieu
de transmission du savoir ou d’élaboration des identités
collectives. De plus, les fréquents exemples de relations
transcendant les différentes appartenances juridiques, tout
comme entre oulémas et soufis, longtemps présentés
comme frères ennemis, nuancent l’importance accordée par
les historiens à l’affiliation individuelle à un maƒhab.

Quelles furent alors les conséquences sociales de la
création des madrasas? C’est là la question à laquelle le
chapitre 5, «Mechanisms of inclusion and exclusion», tente
de répondre. Il s’agit de déterminer quels étaient les cri-
tères et les mécanismes d’intégration d’un nouvel individu
dans les rangs de l’élite lettrée. L’auteur s’intéresse tout
d’abord aux occupations matérielles des oulémas et de leurs
ascendants, la diversité des nisba professionnelles accré-
ditant l’idée d’un accès sans restriction au statut de ©ælim.
Malgré tout, des barrières se développent qui tendent à li-
miter l’accès à la transmission du savoir légal, critère décisif
d’admission parmi une véritable élite qui, au cours de la
période étudiée, s’isole de plus en plus du reste de la so-
ciété. C’est là qu’interviennent les madrasas, utilisées par
la petite élite locale des oulémas bagdadiens pour consoli-
der leur position et contrôler l’admission en leur sein. Daphna
Ephrat reprend ici les conclusions de l’étude de Joan Gilbert
sur la professionnalisation des oulémas damascènes de la
fin du XIe au milieu du XIIIe siècle (soit sensiblement la même
période). Une analyse plus précise des lettrés ayant eu, au
cours de leur carrière de ©ælim, un rapport avec les madrasas
(qu’il y fussent étudiants ou enseignants), ainsi que l’étude
des professions juridiques exercées par les oulémas (cadis,
témoins légaux, etc.), mettent en valeur l’émergence à
Bagdad de quelques familles de lettrés combinant richesse,
prestige et «scholarship». Cependant, il faut bien avouer
que le lien tracé entre le passage par une madrasa et l’ac-
cession à un statut éminent demeure pour le moins flou,
l’auteur soulignant elle-même la difficulté à généraliser les
cas rencontrés et la diversité des itinéraires individuels. Si
certains points sont clairement argumentés (Daphna Ephrat
remet ainsi en question l’idée traditionnelle de madrasas
ayant été fondées par le pouvoir afin de former un person-
nel administratif qui lui soit acquis), ce qui devrait constituer
le point nodal de l’argumentation reste confus et peu tran-
ché. Certes, la complexité et la diversité des situations réelles
rendent difficile l’élaboration d’un modèle strict et univoque,
mais l’on aurait aimé que l’auteur discute, par exemple, les
6
unni ʿUlama’ of Eleventh-Century Baghdad, recensé par Vanessa Van Renterghem

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFA
conclusions de Michael Chamberlain sur le rôle des
madrasas damascènes dans le maintien de la prédominance
d’une élite urbaine et dans les stratégies de compétition
sociale; malheureusement, si la référence à ces travaux
est bien présente et revendiquée, le débat est éludé et se
réduit à une simple note résumant brièvement l’importance
de la notion de «household» dans l’analyse de Chamber-
lain (note 71 du chapitre 5).

Après s’être intéressé de façon interne au groupe des
oulémas, le chapitre 6, «Place and role in the public sphere»,
inscrit celui-ci dans l’ensemble de la société bagdadienne,
par l’étude de ses rapports au pouvoir, d’une part, et de
son rôle social plus général, d’autre part. Tout en soulignant
l’indépendance persistante des oulémas bagdadiens face
au pouvoir seldjoukide et le prestige attaché au refus de
postes rémunérés, Daphna Ephrat reprend l’idée, dévelop-
pée à l’origine par Ira Lapidus, du rôle des lettrés comme
intermédiaires entre le sultan et ses sujets, entre une élite
militaire turque, et donc exogène, et la population indigène.
Ici encore, il est dommage que l’auteur se borne à affirmer
ce rôle d’intermédiaire sans en fournir véritablement d’illus-
tration argumentée. Elle se contente d’évoquer la mission
de «service public» des oulémas («the religious scholars
of elenventh-century Baghdad shared an ethic of public ser-
vice, providing educational, religious, and legal guidance to
the Muslim community», p. 136), notion qui, en l’absence
de précision, risque d’apparaître pour le moins anachroni-
que. Elle souligne, toujours dans la lignée des travaux de
Lapidus, l’importance des maƒhab, «an attractive entity
around which local groups or factions might cristallize»
(p. 137), pour conclure finalement que «in the wake of the
Sunni revival, the schools of law were no longer the leading
factor in providing social affiliation and identity, and in
focusing solidarity in this urban society» (p. 147). En
définitive, le lecteur reste indécis sur les facteurs réels des
affiliations sociales et de la définition identitaire des grou-
pes, qu’il s’agisse des oulémas ou d’autres catégories de la
population. Le louable souci de nuance développé par
l’auteur a parfois comme effet en retour d’égarer le lecteur
qui ne sait plus quel critère retenir.

La conclusion vient dissiper certaines de ces interro-
gations, en soulignant, par exemple, la tendance de fond à
toujours plus de conformité et d’uniformité dans la vie intel-
lectuelle et religieuse de l’époque. Elle confirme la propension
de l’ouvrage à se focaliser, malgré une problématique re-
vendiquée d’histoire sociale, sur les méthodes de
transmission du savoir, et revient sur l’impact de la fonda-
tion des madrasas qui, nous dit l’auteur, ont bien favorisé
un mouvement vers un recrutement plus local des lettrés
du XIIe siècle. Mais la madrasa ainsi considérée constitue
plus un «cadre organisationnel» dans lequel se sont per-
pétuées des pratiques sociales et culturelles préexistantes
qu’une véritable institution remettant ces pratiques en cause.

En complément de ces analyses, deux appendices
nous offrent des listes de professeurs de madrasas, de cadis
BCAI 18 – 2002 6
8 (2002) Ephrat Daphna : A Learned Society in a Period of Transition – The Su

O 2026 BCAI en ligne
et de ≈a†îb (sans renvoi aux sources), ainsi que des arbres
généalogiques et une présentation rapide des principales
familles d’oulémas bagdadiens des XIe-XIIe siècles. Il est
cependant regrettable que les arbres généalogiques des
deux principales familles hanafites, les al-Dæmafiænî
(figure A.5, p. 162) et les al-Zaynabî (figure A.6, p. 164),
soient truffés d’erreurs qui auraient pu être facilement évi-
tées. Sans entrer dans le détail des sources, Abº ©Alî
al-Dæmafiænî et ses frères Abº NaÒr et Abº l-Îusayn AÌmad
ne sont pas les neveux mais les fils de Abº l-Îasan ©Alî; le
premier n’est pas décédé en 461 de l’hégire mais en 561
(l’erreur provient ici de la source employée). Les quatre
personnages de la génération suivante sont les fils de Abº l-
Îusayn AÌmad; de plus, les sources offrent aisément les
notices de sept personnages supplémentaires. Quant à la
famille al-Zaynabî, la confusion est encore plus grande. Abº
flælib Nºr al-Hudæ n’est pas l’arrière-petit-fils mais bien le
fils de Abº ’l-Îasan MuÌammad; Abº Tamæm MuÌammad
n’est pas son grand-père mais son frère, et au moins six
personnages supplémentaires sont identifiables dans les
sources.

Ces réserves formulées, l’ouvrage intéressera aussi
bien ceux dont les recherches concernent l’étude des oulé-
mas ou des élites urbaines en général que la question des
madrasas ou des méthodes de transmission du savoir, ainsi
que l’analyse des relations personnelles au sein d’un groupe
social donné. S’il est regrettable que l’ouvrage ne tienne
pas toutes les promesses programmatiques de l’introduc-
tion, il reste que l’étude de Daphna Ephrat constitue une
importante contribution à l’étude d’une composante sociale
d’une des grandes villes du Proche-Orient médiéval, dont
les résultats peuvent être avec profit comparés à d’autres
travaux du même type portant sur les métropoles, plus étu-
diées par les historiens, de la Syrie ou de l’Égypte aux
mêmes périodes.

Vanessa Van  Renterghem
IFEAD – Damas
7
nni ʿUlama’ of Eleventh-Century Baghdad, recensé par Vanessa Van Renterghem

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



