
III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IF
Dadoyan Seta B., The Fatimid Armenians, Cultural and Political Interaction in the Near East [Gérard Dedeyan]

Dadoyan Seta B., The Fatimid Armenians,
Cultural and Political Interaction in the
Near East.

Brill, Leyde, 1997. (Islamic History and Civilization,
vol. 18). In-8º, 215 p.

L’auteur aborde dans cet ouvrage la question des vi-
zirs arméniens du califat fatimide, question partiellement,
mais magistralement, éclairée par Marius Canard à travers
trois articles rassemblés dans ses Miscellanea Orientalia
(Variorum Reprints, Londres, 1973) et remontant aux an-
nées 1954-1955: il s’agit, dans l’ordre de parution, de: «Un
vizir chrétien à l’époque fâtimite, l’Arménien Bahræm» (VI),
qui éclaire l’odyssée de cet éphémère, mais puissant maî-
tre de l’Égypte, en 1135-1137; «Une lettre du calife fâtimide
al-Îæfiz à Roger II de Sicile» (VII), correspondance qui at-
teste non seulement les bonnes relations entre l’État
ismaélien et le royaume normand (en grande partie en rai-
son de leur complémentarité économique), mais encore
l’intérêt que prenait le maître de Palerme, candidat au trône
princier d’Antioche en 1136, aux affaires du Proche-Orient,
dans lesquelles les Arméniens de l’Euphratèse (milieu d’où
était issu Vahram/Bahræm, parent du catholicos), soumis
au comte d’Édesse, auraient pu servir ses desseins; «Notes
sur les Arméniens à l’époque fâtimite» (VIII), qui rappelle
le contexte favorable à l’établissement en Égypte d’une
colonie arménienne chrétienne, disposant de son propre
patriarche, à savoir l’accession au vizirat, au tournant du
XIe siècle, de deux  Arméniens islamisés, père et fils (le
premier étant sans doute un ancien prisonnier de guerre),
en la personne de Badr al-Íamælî (1073-1094) et d’al-Af∂al
Ωæhan‡æh (1094-1121). C’est plus sur la hiérarchie ecclé-
siastique arménienne en Égypte, sous la dynastie des
Íamælîs, que se penche Angèle Kapoïan-Kouymjian dans la
première partie (p. 7-24) de son ouvrage, L’Égypte vue par
des Arméniens, Paris, 1988, consacrée au catholicos, de
la débâcle et de la recomposition arménienne, Grigor II
Vekayasêr, (le Martyrophile) Pahlawouni (1065-1105), qui,
à la recherche de recours politiques après le naufrage des
royaumes arméniens (entre 1045 et 1065), trouva un ap-
pui sûr auprès de Badr al-Íamælî. C’est, moins centrée sur
les Arméniens, la situation, en l’occurrence satisfaisante,
des chrétiens d’Égypte sous les Íamælîs qui sollicite l’inté-
rêt de J. De Heijer dans son article «Considérations sur les
communautés chrétiennes en Égypte fatimide: l’État et
l’Église sous le vizirat de Badr al-Íamælî (1074-1094)», paru
dans les actes du colloque international homonyme, ras-
semblés par Marianne Barrucand, L’Égypte fatimide, son
art et son histoire (Paris, 1999, p. 569-578). En langues
occidentales, l’action des vizirs arméniens a encore été
appréciée par Yacov Lev, dans State and Society in Fatimid
Egypt, Leyde, 1991, passim, par William J. Hamblin, dans
The Fatimid Army during the Early Croisades, UMI, Ann
Arbor, 1985, particulièrement p. 19-27, par Thierry Bianquis,
BCAI 18 – 2002 5
 18 (2002) Dadoyan Seta B. : The Fatimid Armenians. Cultural and Political Inte
AO 2026 BCAI en ligne
dans le chap. III («Les pouvoirs de l’espace ismaïlien») de
J.-Cl. Garcin et alii, États, sociétés et cultures du Monde
musulman médiéval, t. 1, Paris, 1995, particulièrement
p. 107-117, et dans l’Encyclopédie de l’Islam, où il a consa-
cré deux articles aux Banº Ruzzîq, ces vizirs d’ascendance
arménienne, radicalement islamisés, ™alæ’i© ibn Ruzzîq (1154-
1161) et Ruzzîq ibn ™alæ’i© (1161-1163), il existe sur le sujet
une abondante littérature, due à des érudits – parfois histo-
riens de grande qualité – issus de la communauté
arménienne d’Égypte, particulièrement prospère et brillante
jusqu’au milieu du siècle.

Ce n’est pas le moindre mérite de madame Seta B.
Dadoyan, «Doctor of Sciences in Philosophy» et «Professor
of Cultural Studies, Philosophy and Art» à l’Université amé-
ricaine de Beyrouth et de surcroît arménisante et arabisante
confirmée, comme l’atteste déjà son livre consacré à la
philosophie arménienne médiévale, Hovhan of Erzenka’s
sources: Rasæ’il I≈wæn al-∑afæ (Beyrouth, 1991), que d’avoir
fait le tour de ces études arméniennes, dont on trouvera les
noms des auteurs et les titres (sans compter ceux des ouvra-
ges parus en République d’Arménie) dans sa substantielle
biographie des études aussi bien en arabe qu’en langues
occidentales; parmi ces auteurs arméniens, il faut citer, au
premier chef, Archag Alboyadjian dans – entre autres ouvra-
ges – son livre La Province d’Égypte de la République arabe
unie et les Arméniens (en arm.), Le Caire, 1960, p. 16-36
pour la période fatimide, mais aussi Gêworg Meserlian, Les
Arméniens célèbres en Égypte (en arménien), Le Caire 1947,
p. 19-115, pour les vizirs arméniens, donnant de larges ex-
traits des sources arabes en traduction arménienne, et
Noubar Dêr Mikayêlian, La colonie arménienne d’Égypte
(en arménien), Beyrouth, 1980, p. 77-135 pour la période
fatimide.

Dadoyan utilise un éventail de sources extrêmement
variées (arabes, arméniennes, grecques, syriaques), dont
les deux premières catégories au moins sont consultées
dans le texte. Il aurait été utile de compléter leurs données
par celles des historiens latins contemporains des Croisades,
comme l’Anonyme normand, un chevalier compagnon de
Bohémond de Tarente, qui évoque la diversité ethnique de
l’armée fatimide (incluant des Arméniens), comme l’auteur
de l’Histoire de la guerre sainte (vers 1130-1140), un moine
qui relate l’ambassade envoyée par al-Af∂al sous les murs
d’Antioche, dans l’hiver 1097-1098, pour proposer aux
Francs une partition de la Syrie-Palestine (Jérusalem res-
tant sous autorité califale), voire comme Guillaume de Tyr,
chancelier du roi Amaury de Jérusalem (1162-1174), qui,
dans son Histoire d’outre-mer, écrit, à propos du fils de
Badr al-Íamælî, qu’il était «le plus puissant (souverain)
d’Orient, le princeps, [c’est-à-dire ici, le général] de son ar-
mée», ajoutant ici: «Ce même Emireius [de Amîr] était
appelé l’Arménien, tirant son origine de parents chrétiens;
mais, étouffé par l’immensité des richesses, il avait renié
son Créateur, rejetant la foi qui fait vivre le juste». Le comte
Riant, dans ses «Lettres de Croisades», a conservé la trace
9
raction in the Near East, recensé par Gérard Dedeyan

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 
© IFA
de la proposition, faite par les Francs à al-Af∂al, de recevoir
le baptême ou de subir leurs attaques.

Le texte de Guillaume de Tyr est intéressant dans la
mesure où il fait écho à la politique somptuaire du vizir
fatimide et aux origines chrétiennes de la dynastie, et où il
donne – à la différence des sources arabes – l’indication
ethnique Armenius, c’est-à-dire la nisba d’al-Af∂al. Parmi
les sources arméniennes, l’auteur aurait pu exploiter les
passages du poème en vers de Nersês Chenorhali (coadju-
teur  du catholicos Grigor III, puis catholicos des Arméniens
de 1166 à 1173), composé l’année même (1121) de la mort
d’al-Af∂al, et intitulé Vipasanot’ioun, où il relate les premiers
succès, dans leur carrière égyptienne, de Vahram
Pahlawouni – le futur vizir Bahræm – et de ses frères Apirat
et Vasak, ce qui nous ramène bien en deçà du vizirat de
Bahræm (1135-1137).

L’auteur voit dans beaucoup d’Arméniens devenus
musulmans d’anciens sectaires pauliciens de la première
T’ONDRAKITES (une hérésie proche de la première, qui sévit
en Arménie de la fin du IXe à la fin du XIe siècle), ou encore
arewordi («fils du Soleil»), adeptes de traditions issues du
mazdéisme, et dont la communauté présente à Samosate,
en Euphratèse, sollicita le zèle pastoral de Nersês Chenorhali.

Ces sectes, bien attestées (par exemple, en 1138, un
contingent d’archers arewordi – ou ‡amsiyyat al-Armæn –
assassine, selon Ibn al-Qalænisî, dans son Histoire de Damas,
l’émir bºride de la ville), ont pu fournir leur lot de convertis
(c’est, si l’on en croit une communication non publiée de
Levon Ter Pétrossian, le cas des émirs de Sewawérak, les
Banº Bogousak, qui, de l’autre côté de l’Euphrate, faisaient
face aux princes arméniens, restés chrétiens, de Karkar, et
qui auraient été d’anciens pauliciens), mais il y a eu aussi
des victimes de razzias, des prisonniers de guerre, conver-
tis plus ou moins forcés et, précédemment, fidèles de l’Église
arménienne: c’est ainsi que Seta B. Dadoyan évoque,
d’après l’I††i©æÂ de Maqrîzî, un ancien fiulæm de Badr al-
Íamælî, Amîr al-Dawla ∑æfî, qui, en réalité, s’appelait Levon
(p. 127).

On peut s’interroger sur la pertinence philologique de
l’assimilation du mot hatat utilisé par Matthieu d’Édesse
pour les hommes d’armes du chef arméno-byzantin Philarète
(vers la fin du XIe siècle), et qui pourrait être rapproché du
latin hastatus, avec les ahdât des organisations urbaines
de jeunesse du monde musulman. On peut être davantage
convaincu du rapprochement que Dadoyan fait pour les
mankéti, ces jeunes gens qui, selon la même source armé-
nienne, accompagnent et  défendent les caravanes, avec
les mêmes aÌdæÚ (p. 78).

Ces quelques réserves ou nuances n’empêchent que
l’auteur a fait une présentation complète, précise, documen-
tée et vivante du phénomène viziral arménien chez les
Fatimides, qui n’ont pas moins de quatre vizirs arméniens
jusqu’à Bahræm inclus – le seul resté chrétien –, véritables
maîtres du califat, qui soutiennent le patriarcat arménien
d’Égypte et s’appuient sur une milice arménienne restée en
BCAI 18 – 2002 6
18 (2002) Dadoyan Seta B. : The Fatimid Armenians. Cultural and Political Inte
O 2026 BCAI en ligne
grande partie chrétienne; vers la fin du califat fatimide, les
Banº Ruzzîq, à savoir ™alæ’i© ibn Ruzzîq (1154-1161) sur-
nommé Færis al-Dîn (le chevalier de la religion) et son fils
Ruzzîq ibn ™alæ’i© (1161-1163) sont d’authentiques servi-
teurs de l’islam: c’est le cas surtout du premier, qui, selon
la même source arménienne, aspire à la récupération d’al-
Quds / Jérusalem  et s’affirme, par ailleurs, comme un
excellent poète de langue arabe.

La quasi-concomitance du départ du patriarche armé-
nien d’Égypte pour le royaume latin de Jérusalem et du
massacre de la milice arménienne par Saladin (1171) laisse
à penser que les soldats de confession chrétienne y avaient
la majorité.

On ne peut que féliciter l’auteur d’avoir retracé d’une
main aussi sûre cette page de l’histoire de la diaspora ar-
ménienne qui, à la suite de l’invasion turque, se consolide,
jusqu’à former un État en Cilicie et, moins durablement,
des principautés en Euphratèse. Dans son magistral ouvrage
La Syrie du Nord à l’époque des Croisades et la princi-
pauté d’Antioche (Paris, 1940, réimpression prochaine),
Claude Cahen écrivait audacieusement, à propos du XIe

siècle: «Les deux migrations les plus importantes sont
celles des Arméniens et des Turcs» (p. 184), et poursui-
vait: «Et par-delà la Syrie méridionale, où leur nombre est
moindre, un grand nombre d’entre eux a migré en Égypte,
où les troupes recrutées parmi eux permettent au vizir Badr
al-Íamælî (fin du XIe siècle) et à son fils al-Af∂al (début du
XIe siècle), Arméniens convertis à l’islam, de triompher des
nègres et turcs insubordonnés et d’arrêter l’Égypte fatimide
sur la pente de la désagrégation; on verra même un mo-
ment, sous al-ÎæfiÂ, un vizir arménien, non converti.»  C’est
cette épopée qu’a su illustrer Seta B. Dadoyan, en la pro-
longeant jusqu’aux Banº Ruzzîq.

Gérard Dedeyan
Université de Montpellier III
0
raction in the Near East, recensé par Gérard Dedeyan

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



