| I1l. HISTOIRE

Dadoyan Seta B., The Fatimid Armenians,
Cultural and Political Interaction in the
Near East.

Brill, Leyde, 1997. (/slamic History and Civilization,
vol. 18). In-8¢, 215 p.

Lauteur aborde dans cet ouvrage la question des vi-
zirs arméniens du califat fatimide, question partiellement,
mais magistralement, éclairée par Marius Canard a travers
trois articles rassemblés dans ses Miscellanea Orientalia
(Variorum Reprints, Londres, 1973) et remontant aux an-
nées 1954-1955: il s’agit, dans I'ordre de parution, de : «Un
vizir chrétien a I'époque fatimite, ’Arménien Bahram » (V1)
qui éclaire 'odyssée de cet éphémere, mais puissant mai-
tre de I'Egypte, en 1135-1137 ; « Une lettre du calife fatimide
al-Hafiz a Roger Il de Sicile » (VII), correspondance qui at-
teste non seulement les bonnes relations entre I'Etat
ismaélien et le royaume normand (en grande partie en rai-
son de leur complémentarité économique), mais encore
I'intérét que prenait le maitre de Palerme, candidat au trone
princier d’Antioche en 1136, aux affaires du Proche-Orient,
dans lesquelles les Arméniens de I'Euphratése (milieu d’ou
était issu Vahram/Bahram, parent du catholicos), soumis
au comte d’Edesse, auraient pu servir ses desseins ; « Notes
sur les Arméniens a I'époque fatimite » (VIII), qui rappelle
le contexte favorable & I'établissement en Egypte d’une
colonie arménienne chrétienne, disposant de son propre
patriarche, a savoir I'accession au vizirat, au tournant du
XI¢ siécle, de deux Armeéniens islamisés, pere et fils (le
premier étant sans doute un ancien prisonnier de guerre),
en la personne de Badr al-Gamali (1073-1094) et d’al-Afdal
Sahansah (1094-1121). C’est plus sur la hiérarchie ecclé-
siastique arménienne en Egypte, sous la dynastie des
Gamalis, que se penche Angele Kapoian-Kouymiian dans la
premiére partie (p. 7-24) de son ouvrage, L'Egypte vue par
des Arméniens, Paris, 1988, consacrée au catholicos, de
la débacle et de la recomposition arménienne, Grigor Il
Vekayasér, (le Martyrophile) Pahlawouni (1065-1105), qui,
a la recherche de recours politiques aprés le naufrage des
royaumes arméniens (entre 1045 et 1065), trouva un ap-
pui siir auprés de Badr al-Gamali. C'est, moins centrée sur
les Arméniens, la situation, en l'occurrence satisfaisante,
des chrétiens d’Egypte sous les Gamalis qui sollicite I'inté-
rét de J. De Heijer dans son article « Considérations sur les
communautés chrétiennes en Egypte fatimide : I'Etat et
I'Eglise sous le vizirat de Badr al-Gamali (1074-1094) », paru
dans les actes du colloque international homonyme, ras-
semblés par Marianne Barrucand, L'Egypte fatimide, son
art et son histoire (Paris, 1999, p. 569-578). En langues
occidentales, I'action des vizirs arméniens a encore été
appréciée par Yacov Lev, dans State and Society in Fatimid
Egypt, Leyde, 1991, passim, par William J. Hamblin, dans
The Fatimid Army during the Early Croisades, UMI, Ann
Arbor, 1985, particulierement p. 19-27, par Thierry Bianquis,
I

dans le chap. Il (« Les pouvoirs de I'espace ismailien ») de
J.-Cl. Garcin et alii, Etats, sociétés et cultures du Monde
musulman médiéval, t. 1, Paris, 1995, particuliérement
p. 107-117, et dans I'Encyclopédie de I'lslam, ou il a consa-
cré deux articles aux Bani Ruzziq, ces vizirs d’ascendance
arménienne, radicalement islamisés, Tala'i ibn Ruzziq (1154-
1161) et Ruzziq ibn Tal2’i (1161-1163), il existe sur le sujet
une abondante littérature, due a des érudits — parfois histo-
riens de grande qualité — issus de la communauté
arménienne d’Egypte, particuliérement prospére et brillante
jusqu’au milieu du siécle.

Ce n’est pas le moindre mérite de madame Seta B.
Dadoyan, « Doctor of Sciences in Philosophy » et « Professor
of Cultural Studies, Philosophy and Art » a I'Université amé-
ricaine de Beyrouth et de surcroit arménisante et arabisante
confirmée, comme I'atteste déja son livre consacré a la
philosophie arménienne médiévale, Hovhan of Erzenka’s
sources : Rasa’il lhwan al-Safa (Beyrouth, 1991), que d’avoir
fait le tour de ces études arméniennes, dont on trouvera les
noms des auteurs et les titres (sans compter ceux des ouvra-
ges parus en République d’Arménie) dans sa substantielle
biographie des études aussi bien en arabe qu’en langues
occidentales ; parmi ces auteurs arméniens, il faut citer, au
premier chef, Archag Alboyadjian dans — entre autres ouvra-
ges — son livre La Province d’Egypte de la République arabe
unie et les Arméniens (en arm.), Le Caire, 1960, p. 16-36
pour la période fatimide, mais aussi GBworg Meserlian, Les
Arméniens célébres en Egypte (en arménien), Le Caire 1947,
p. 19-115, pour les vizirs arméniens, donnant de larges ex-
traits des sources arabes en traduction arménienne, et
Noubar Dér Mikayélian, La colonie arménienne d’Egypte
(en arménien), Beyrouth, 1980, p. 77-135 pour la période
fatimide.

Dadoyan utilise un éventail de sources extrémement
variées (arabes, arméniennes, grecques, syriaques), dont
les deux premiéres catégories au moins sont consultées
dans le texte. Il aurait été utile de compléter leurs données
par celles des historiens latins contemporains des Croisades,
comme I'Anonyme normand, un chevalier compagnon de
Bohémond de Tarente, qui évoque la diversité ethnique de
I'armée fatimide (incluant des Arméniens), comme 'auteur
de I'Histoire de la guerre sainte (vers 1130-1140), un moine
qui relate 'ambassade envoyée par al-Afdal sous les murs
d’Antioche, dans I'hiver 1097-1098, pour proposer aux
Francs une partition de la Syrie-Palestine (Jérusalem res-
tant sous autorité califale), voire comme Guillaume de Tyr,
chancelier du roi Amaury de Jérusalem (1162-1174), qui,
dans son Histoire d’outre-mer, écrit, a propos du fils de
Badr al-Gamali, qu'il était «le plus puissant (souverain)
d’Orient, le princeps, [c’est-a-dire ici, le général] de son ar-
mée », ajoutant ici: « Ce méme Emireius [de Amir] était
appelé ’Arménien, tirant son origine de parents chrétiens;
mais, étouffé par limmensité des richesses, il avait renié
son Créateur, rejetant la foi qui fait vivre le juste ». Le comte
Riant, dans ses « Lettres de Croisades », a conservé la trace

| BCAI 18 - 2002 59

BCAI 18 (2002) Dadoyan Seta B. : The Fatimid Armenians. Cultural and Political Interaction in the Near East, recensé par Gérard Dedeyan
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| I1l. HISTOIRE

de la proposition, faite par les Francs a al-Afdal, de recevoir
le baptéme ou de subir leurs attaques.

Le texte de Guillaume de Tyr est intéressant dans la
mesure ou il fait écho a la politique somptuaire du vizir
fatimide et aux origines chrétiennes de la dynastie, et ou il
donne — a la différence des sources arabes — I'indication
ethnique Armenius, c’est-a-dire la nisba d’al-Afdal. Parmi
les sources arméniennes, I'auteur aurait pu exploiter les
passages du poéme en vers de Nersés Chenorhali (coadju-
teur du catholicos Grigor lll, puis catholicos des Arméniens
de 1166 a 1173), composé I'année méme (1121) de la mort
d’al-Afdal, et intitulé Vipasanot’ioun, ou il relate les premiers
succeés, dans leur carriére égyptienne, de Vahram
Pahlawouni — le futur vizir Bahram — et de ses fréres Apirat
et Vasak, ce qui nous raméne bien en deca du vizirat de
Bahram (1135-1137).

Lauteur voit dans beaucoup d’Arméniens devenus
musulmans d’anciens sectaires pauliciens de la premiére
TONDRAKITES (une hérésie proche de la premiére, qui sévit
en Arménie de la fin du I1x® & la fin du XI© siécle), ou encore
arewordi («fils du Soleil »), adeptes de traditions issues du
mazdéisme, et dont la communauté présente a Samosate,
en Euphratése, sollicita le zéle pastoral de Nersés Chenorhali.

Ces sectes, bien attestées (par exemple, en 1138, un
contingent d’archers arewordi — ou Samsiyyat al-Arman —
assassine, selon Ibn al-Qalanisi, dans son Histoire de Damas,
I'émir buride de la ville), ont pu fournir leur lot de convertis
(c’est, si I'on en croit une communication non publiée de
Levon Ter Pétrossian, le cas des émirs de Sewawérak, les
Banu Bogousak, qui, de I'autre coté de I'Euphrate, faisaient
face aux princes arméniens, restés chrétiens, de Karkar, et
qui auraient été d’anciens pauliciens), mais il y a eu aussi
des victimes de razzias, des prisonniers de guerre, conver-
tis plus ou moins forcés et, précédemment, fidéles de I'Eglise
arménienne: c’est ainsi que Seta B. Dadoyan évoque,
d’aprés I'liti‘az de Magqrizi, un ancien gulam de Badr al-
Gamali, Amir al-Dawla Safi, qui, en réalité, s’appelait Levon
(p. 127).

On peut s’interroger sur la pertinence philologique de
Iassimilation du mot hatat utilisé par Matthieu d’Edesse
pour les hommes d’armes du chef arméno-byzantin Philaréte
(vers la fin du xI® siécle), et qui pourrait étre rapproché du
latin hastatus, avec les ahdat des organisations urbaines
de jeunesse du monde musulman. On peut étre davantage
convaincu du rapprochement que Dadoyan fait pour les
mankeéti, ces jeunes gens qui, selon la méme source armé-
nienne, accompagnent et défendent les caravanes, avec
les mémes ahdat (p. 78).

Ces quelques réserves ou nuances n’empéchent que
l'auteur a fait une présentation compléte, précise, documen-
tée et vivante du phénoméne viziral arménien chez les
Fatimides, qui n’ont pas moins de quatre vizirs arméniens
jusqu’a Bahram inclus — le seul resté chrétien —, véritables
maitres du califat, qui soutiennent le patriarcat arménien
d’Egypte et s’appuient sur une milice arménienne restée en
I

grande partie chrétienne ; vers la fin du califat fatimide, les
Banu Ruzzig, & savoir Tald’i ibn Ruzziq (1154-1161) sur-
nommé Faris al-Din (le chevalier de la religion) et son fils
Ruzzig ibn Tala’ic (1161-1163) sont d’authentiques servi-
teurs de l'islam: c’est le cas surtout du premier, qui, selon
la méme source arménienne, aspire a la récupération d’al-
Quds / Jérusalem et saffirme, par ailleurs, comme un
excellent poéte de langue arabe.

La quasi-concomitance du départ du patriarche armé-
nien d’Egypte pour le royaume latin de Jérusalem et du
massacre de la milice arménienne par Saladin (1171) laisse
apenser que les soldats de confession chrétienne y avaient
la majorité.

On ne peut que féliciter auteur d’avoir retracé d’une
main aussi sire cette page de I'histoire de la diaspora ar-
ménienne qui, a la suite de l'invasion turque, se consolide,
jusqu’a former un Etat en Cilicie et, moins durablement,
des principautés en Euphratése. Dans son magistral ouvrage
La Syrie du Nord a I'époque des Croisades et la princi-
pauté d’Antioche (Paris, 1940, réimpression prochaine),
Claude Cahen écrivait audacieusement, a propos du XI®
siecle: «Les deux migrations les plus importantes sont
celles des Arméniens et des Turcs » (p. 184), et poursui-
vait: « Et par-dela la Syrie méridionale, ol leur nombre est
moindre, un grand nombre d’entre eux a migré en Egypte,
ou les troupes recrutées parmi eux permettent au vizir Badr
al-Gamali (fin du xi© siécle) et a son fils al-Afdal (début du
XI® siecle), Arméniens convertis a I'islam, de triompher des
négres et turcs insubordonnés et d’arréter I'Egypte fatimide
sur la pente de la désagrégation; on verra méme un mo-
ment, sous al-Hafiz, un vizir arménien, non converti. » C’est
cette épopée qu’a su illustrer Seta B. Dadoyan, en la pro-
longeant jusqu’aux Banu Ruzzig.

Gérard Dedeyan
Université de Montpellier Il

| BCAI 18 - 2002 60 |

BCAI 18 (2002) Dadoyan Seta B. : The Fatimid Armenians. Cultural and Political Interaction in the Near East, recensé par Gérard Dedeyan
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



