
III. HISTOIRE

III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
© IF
Amitai-Preiss Reuven & Morgan David, The Mongol Empire & its Legacy [Denise Aigle]

Amitai-Preiss Reuven & Morgan David,
The Mongol Empire & its Legacy.

Leyde, Brill, 1999. 361 p.

Cet ouvrage s’inscrit délibérément dans une problé-
matique «d’histoire du monde» en tant que champ de
recherche puisque, pour la première fois, l’ensemble de l’em-
pire mongol est vu comme un tout. Les échanges culturels
sur toute l’aire géographique eurasienne, les questions de
géopolitique, d’interaction entre nomades et sédentaires et
«l’écriture de l’histoire» sont abordés dans ce livre. Les
études qui constituent ce volume avaient été présentées
en 1991 lors d’une conférence à la School of Oriental and
African Studies. Nous rendrons principalement compte, ici,
des contributions en rapport avec les pays d’Islam. Cet
ouvrage du plus grand intérêt pour les études mongoles
comporte des cartes et un index (p. 347-361). On regrette
toutefois que la bibliographie utilisée par chaque contributeur
n’ait pas été systématisée à la fin de chaque article ou
regroupée à la fin de l’ouvrage.

I. «EARLY HISTORY OF THE MONGOL EMPIRE»
• Robert G. Irwin, «What the Partridge Told the Eagle: A
Neglected Arabic source on Chinggis Khan and the Early
History of the Mongols» (p. 5-11).

Cet article traite du yasa, le code de loi mongol qui,
selon certaines sources médiévales, aurait été promulgué
par Gengis Khan au quriltai de 1206, au  moment où il
fonda l’empire. Cette vision a été reprise, et même accen-
tuée, au XIXe siècle par Petis de la Croix dans son «Histoire
du grand Genghizcan», bien qu’aucune preuve ne vienne
confirmer cette reconstruction a posteriori. Les recherches
de Petis de la Croix ont conditionné les études ultérieures
sur le yasa (voir V.A. Riasanovsky, Fondamental principles
of Mongol law, Indiana University, 1937 [Uralic and Altaic
Series 43] et A.N. Poliak, «The influence of Chingiz-Khæn’s
Yæsa upon the General Organisation of the Mamlºk State»,
BSOAS, X/4 (1942), p. 862-876). David Ayalon («The Great
Yæsa of Chingiz Khæn, A Re-examination», Studia Islamica,
33 (1971), p. 97-140/A) et David Morgan («The ‘Great Yæsæ
of Chingiz Khæn’ and Mongol Law in the Ilkhænate», BSOAS,
49/1 (1986), p. 163-176) ont infléchi cette présentation du
yasa en montrant que, dans les textes les plus susceptibles
de contenir des informations fiables sur ce «code de loi»,
on ne trouve aucune preuve allant dans le sens de Petis de
la Croix.  Il est vraisemblable, en revanche, que pour les
historiens mamelouks, al-Maqrîzî en particulier, les «prati-
ques et coutumes» des Mongols sont apparues, à l’image
de la loi islamique, comme une législation contraire à cette
dernière. Dans cet article, l’auteur analyse un texte d’Ibn
¢Arab‡æh, le Fækihat al-⁄ulafæ’ wa mufækahæt al-zurafæ’, qui
BCAI 18 – 2002 5
I 18 (2002) Amitai-Preiss Reuven & Morgan David : The Mongol Empire & its Le
AO 2026 BCAI en ligne
apporte quelques éléments nouveaux sur la perception du
yasa dans la seconde moitié du XVe siècle.

On sait qu’AÌmad b. MuÌammad Ibn ¢Arab‡æh est né
à Damas en 1392 et qu’il fut emmené en captivité par
Tamerlan en 1401. Il a donc grandi et étudié à Samarcande,
puis il a voyagé dans tout l’Orient collectant, vraisemblable-
ment, des traditions orales sur le monde turco-mongol. Il
connaissait outre l’arabe, le persan, le turc et le mongol.
Après de multiples périples, il revint dans les terres
mameloukes en 1422 où il se mit à rédiger son célèbre
témoignage sur la carrière de Tamerlan, le ¢AÏæ’ib al-maqdºr
fî a≈bar Tîmºr. Le Fækihat al-⁄ulafæ’, adaptation d’une col-
lection  de fables animales du XIIIe siècle en persan, s’inscrit
dans le genre miroir des princes.

Dans le dixième et dernier chapitre de l’ouvrage, Ibn
¢Arab‡æh traite de Gengis Khan et de l’histoire des Mongols
sous la forme d’un long discours adressé par un perdreau
(le courtisan) à un aigle (le roi). Le perdreau, parlant au
nom de Gengis Khan, compare la conduite des Mongols de
la steppe à celle des Arabes de la Íæhiliyya. La partie la
plus intéressante concerne des lois et des coutumes mon-
goles qui ne figurent ni dans Íuvaynî ni dans les sources
arabes mameloukes (al-¢Umarî et al-Maqrîzî par exemple).
Ibn ¢Arab‡æh semble avoir eu directement accès à Íuvaynî
ainsi qu’à d’autres sources, notamment orales. Le récit est
polémique en ce qui concerne l’application du yasa: le but
de l’auteur n’étant pas de faire une description systémati-
que des pratiques légales ou coutumières mongoles mais
de pointer en quoi elles sont différentes de la ‡arî¢a.

• Peter Jackson, «From Ulus to Khanate: The Making of
the Mongol States, c. 1220 - c. 1290» (p. 12-38).

Selon le témoignage de Íuvaynî «l’autorité revenait
nominalement au qa’an mais, en réalité, tous les enfants,
descendants et oncles partageaient la royauté et la pro-
priété du territoire avec lui». Gengis Khan a donné à chacun
de ses fils, nés de sa femme principale, un territoire dans la
zone steppique d’Asie Intérieure. Ces «apanages» ou «do-
maines», appelés ulus dans les sources, doivent être
distingués du qol-un ulus ou «ulus du centre» dans lequel
le qa’an lui-même était maître et qui, dans ce cas, n’était
pas un ulus, mais un «domaine royal».

Dans la seconde moitié du XIIIe siècle, l’empire se dé-
sintégra en plusieurs États antagonistes: la création d’un
ulus pour chaque fils de Gengis Khan avait divisé l’empire.
L’Histoire secrète des Mongols, qui mentionne ces événe-
ments dès 1235, distingue les «princes en charge d’un
domaine» qui gouvernent un ulus (ulus mendekün kö’öl)
de ceux qui ne le sont pas. Comme le montre P. Jackson en
donnant plusieurs exemples qui illustrent la manière impré-
cise dont le terme ulus est utilisé dans les sources persanes,
il n’est pas toujours facile de savoir à quel type d’ulus les
auteurs font référence (p. 16-17). Dans l’Histoire secrète,
la plus ancienne référence d’une dotation de propriété (injü)
à la famille de Gengis Khan date de 1206. Ces dotations
0
gacy, recensé par Denise Aigle

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
© IF
n’étaient pas, au sens strict du terme, territoriales. En effet,
les besoins de ces sociétés pastorales nécessitaient l’allo-
cation de terres de pâturages aux princes, princesses et
émirs (noyad) pour chaque saison de l’année. P. Jackson,
qui s’est appuyé pour cette recherche sur un large éventail
de sources, explique en conclusion que la notion d’ulus
était quelque chose de plus complexe que ce qui a été gé-
néralement supposé et que, par ailleurs, il existait un plus
grand nombre d’apanages que nous le supposions.

II. «THE MONGOLS IN THE MIDDLE EAST»
• John Masson Smith, «Mongol Nomadism and Middle Eas-
tern Geography: Qîshlæqs and Tümens» (p. 39-56).

L’auteur examine les données textuelles relatives à la
campagne de Hülegü en Iraq et à la prise de Bagdad afin
d’établir, approximativement, la taille de l’armée mongole.
Les sources mentionnent cinquante-cinq officiers (dont
Hülegü lui-même à la tête d’une garde personnelle (ke‡ig)
de 10 000 hommes). Puisque chaque chef militaire avait
sous ses ordres un tümen, c’est-à-dire une unité de mille
hommes, l’auteur estime que l’armée mongole était consti-
tuée, en principe, de cent cinquante mille hommes (sur les
effectifs des armées mongoles, voir également John Masson
Smith, «Mongol Manpower and Persian Population», Jour-
nal of the Economic and Social History of the Orient 18/3
(1975), p. 271-299). Les troupes qui furent envoyées vers
les pays d’Islam étaient accompagnées des familles ce qui,
selon les estimations de l’auteur, représentait environ neuf
cent mille personnes; à ce personnel humain il fallait ajou-
ter les troupeaux (22 500 000 moutons et 1 500 000
chevaux).

Les forces mongoles furent réparties dans trois régions:
en Anatolie, en Azerbaïdjan et au Khorassan. Les nomades
disposaient de camps d’hiver (qî‡læq) et de camps d’été
(yæylæq). Comme le montre J. Masson Smith, les conditions
écologiques rencontrées par les tribus mongoles dans les
régions où elles se sont installées les ont conduites à modifier
leurs pratiques traditionnelles de nomadisme. Alors qu’en
Mongolie les tribus mongoles pouvaient pratiquer un «noma-
disme horizontal», le plus souvent sans beaucoup de
déplacements et sans difficulté climatique, les mouvements
entre les pâtures élevées d’été (yæylæq) et les pâtures basses
d’hiver (qî‡læq) les ont obligées à pratiquer un «nomadisme
vertical» qui était souvent techniquement difficile.

Il faut souligner, par ailleurs, que la puissance de l’ar-
mée mongole reposait sur la cavalerie, et que cela a
constitué un handicap pour la conquête de la Syrie, la ré-
gion ne disposant pas des ressources nécessaires en
pâturages et en eau pour subvenir aux besoins d’un tel
nombre de chevaux. Toutes les campagnes syriennes ont
échoué à cause de ce problème écologique (sur ce dernier
point, voir J. Masson Smith, «Mongol society and Military
in the Middle East: Antecedents and Adaptations» in Yaacov
Lev (éd.), War and Society in The Eastern Mediterranean,
7th-15th Centuries, Leyde, Brill, 1997, p. 246-264).
BCAI 18 – 2002
I 18 (2002) Amitai-Preiss Reuven & Morgan David : The Mongol Empire & its Le
AO 2026 BCAI en ligne
• Reuven Amitai-Preiss, «Mongol Imperial Ideologie and
the Ilkhanid War against the Mamluks» (p. 57-72).

L’auteur poursuit ici son enquête sur le rôle du facteur
idéologique dans la guerre entre Mamelouks et Ilkhans. Les
conflits commencèrent en 1260, à ‘Ayn Íælºt; Baybars, qui
était alors au service du sultan ayyoubide Qutuz, repoussa
les troupes mongoles de Hülegü et donna naissance, du
même coup, au sultanat mamelouk.

Les hostilités entre ces deux puissances rivales, qui
durèrent jusque dans la deuxième décennie du XIVe siècle,
furent marquées par plusieurs invasions de la Syrie, des
raids et des expéditions des deux côtés, la mise en place
de réseaux d’espionnage, des manœuvres diplomatiques
et des efforts, de part et d’autre, de propagande idéologi-
que. L’auteur s’interroge sur le rôle d’un motif, bien attesté
dans les sources arabes et persanes même: la croyance
en un «mandat céleste» de conquérir le monde et de le
placer sous le contrôle des descendants de Gengis Khan.

Les Mongols d’Iran avaient des visées sur la Syrie,
mais, comme le fait remarquer l’auteur, les motivations des
souverains ilkhanides ont pu changer au cours des soixante
années de guerre, notamment après leur conversion à l’is-
lam. Paradoxalement, les tentatives de domination de la
Syrie et, à terme, de l’Égypte, ont été plus nombreuses sous
le règne des Ilkhans musulmans flæzæn ⁄æn (1299, 1300,
1303) et Öljeitü (1312) que sous celui de Hülegü (1260) et
d’Abaqa (1281).

R. Amitai Preiss expose les hypothèses avancées par
les chercheurs pour expliquer les tentatives de conquête
de la Syrie par les Ilkhans: posséder un débouché sur la
mer, se venger des déprédations causées par les Mame-
louks à la frontière, obtenir du butin pour faire fonctionner
l’État, garder les tribus mongoles actives, affaiblir l’ennemi
mamelouk qui assurait, de facto, le leadership sur le monde
musulman grâce à la restauration du califat au Caire (p. 60-
61). Sans rejeter en bloc tous ces motifs, l’auteur est
convaincu que les Ilkhans ont continué à se servir de l’idéo-
logie impériale mongole. Il fonde son argumentation sur
l’analyse des lettres envoyées par les Ilkhans aux sultans
mamelouks et transmises dans les sources narratives
mameloukes. Par ailleurs, en s’appuyant sur le témoignage
d’historiens arabes et persans, R. Amitai-Preiss affirme
qu’après sa conversion à l’islam flæzæn ⁄æn resta fidèle à
l’idéologie mongole. Il récita, devant les notables de Damas
en 1300, sa généalogie jusqu’à Gengis Khan comme source
de son autorité. La lecture de cet article, richement docu-
menté, sera utilement complétée par celle de l’ouvrage publié
par le même auteur,  Mongols and Mamluks. The Mamluk-
Ilkhanid War, 1260-1281, Cambridge University Press, 1995,
272 p.

• Charles Melville, «The ïlkhæn Öljeitü’s Conquest of Gîlæn
(1307): Rumour and Reality» (p. 73-125).

Les campagnes de Öljeitü dans le Gîlæn sont docu-
mentées par des sources nombreuses en arabe et en
51
gacy, recensé par Denise Aigle

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 
© IFA
persan, mais les causes et la chronologie des événements
sont souvent présentées de manière confuse. Ch. Melville,
par une analyse minutieuse des textes et par une con-
frontation entre les différents témoignages, est parvenu à
faire la lumière sur ce dossier complexe. Dans un premier
temps, l’auteur présente le corpus de sources à l’appui
de ses analyses (p. 73-84); il caractérise chaque type de
source en la situant dans son contexte politique et cultu-
rel. Dans les sources arabes (Baybars al-ManÒºrî, Ibn
al-Dawædærî, al-¢Aynî et al-Yºsufî) figurent beaucoup d’in-
formations sur les événements d’Iran. Comme le souligne
l’auteur, la vision des historiens mamelouks est «pan-is-
lamique».

Les hostilités entre Ilkhans et Mamelouks constituent
l’arrière-fond qui explique la campagne du Gîlæn: Öljeitü ne
voulait pas s’engager dans une expédition militaire en Syrie
avant d’avoir soumis le Gîlæn qui restait inaccessible. La
campagne du Gîlæn (1307) eut lieu cinq ans avant la der-
nière campagne ilkhanide dans les terres mameloukes,
menée par Öljeitü. Par la suite, un traité de paix officiel en-
tre les deux puissances sera conclu en 1323 par Abº Sa¢îd,
grâce à l’entremise de l’émir \ºpæn devenu la force domi-
nante dans l’empire.  Ajoutons que cette paix n’empêcha
pas que s’instaure alors une nouvelle rivalité entre Mame-
louks et Ilkhans pour le contrôle des lieux saints (voir Charles
Melville, «The Year of the Elephant Mamuk-Mongol Rivalry
in the Hejaz in the Reign of Abº Sa¢îd (1317-1335)», Studia
Iranica, 21 (1992), p. 197-213).

• Anne K.S. Lambton, «The Æthær wa aÌyæ’ of Rashîd al-
Dîn Fa∂l Allæh Hamadænî and His Contribution as an
Agronomist, Arboriculturist and Horticulturist» (p. 126-154).

L’auteur présente dans cette contribution le Æthær wa
aÌyæ’, un traité d’agriculture rédigé par Ra‡îd al-Dîn ™abîb,
le célèbre vizir de l’époque ilkhanide. Après avoir retracé
l’histoire du texte, A.K.S. Lambton donne, à travers l’étude
du Æthær wa aÌyæ’, de nombreux exemples de plantes et
de produits connus à cette époque dans tout l’Orient mu-
sulman. Voir en particulier l’intéressante discussion sur
la distinction entre le sorgo (gæwars) et le millet (ƒurrat),
les lieux de culture, les méthodes et l’utilisation (p. 146-
150). Ra‡îd al-Dîn s’est intéressé aux plantes et aux
pratiques de l’agriculture en Asie centrale, en Inde, en
Chine et en Asie du Sud-Est. Il est probable qu’il n’a ja-
mais visité ces régions, mais à la cour ilkhanide, à Tabriz,
séjournaient de nombreux visiteurs et marchands de tous
pays. Ra‡îd al-Dîn lui-même avait fait venir des médecins
et des lettrés de Chine. Il est vraisemblable que Bolad
Ch’eng-Hsiang, le célèbre «ambassadeur» en Iran des
Mongols de Chine, les Yüan, a été pour Ra‡îd al-Dîn une
source d’information importante (voir sur ce personnage
Thomas T. Allsen, «Two Cultural Brokers of Medieval
Eurasia: Bolaq Aqa and Marco Polo», in Nomadic
Diplomacy, Destruction and Religion from the Pacific to
the Adriatic, Michael Gervers et Wayne Schlepp (éd.),
BCAI 18 – 2002 5
18 (2002) Amitai-Preiss Reuven & Morgan David : The Mongol Empire & its Le
O 2026 BCAI en ligne
Toronto, 1994, p. 63-78 [Toronto Studies in Central and
Inner Asia nº 1], idem «Biography of a Cultural Broker,
Bolad Ch’eng-Hsiang, in China and Iran», in  The Court of
the Ilkhans 1290-1340, J. Raby & T. Fitzherbert, éd., Ox-
ford, 1966).

• A.H. Morton, «The Letters of Rashîd al-Dîn: ïlkhænid Fact
or Timurid Fiction?» (p. 155-199).

L’authenticité de ces «Lettres» a été discutée par
Reuben Levy en 1946 et par I.P. Petrushevsky dans les
années suivantes (voir notes 1 et 2 pour les références
bibliographiques). Les Mukætibæt-i RaÒîdî ont donné lieu à
deux éditions, l’une par MuÌammad Ωafî¢ (Lahore, 1947)
qui n’émit aucun doute sur l’authenticité des Lettres et, plus
récemment, par M.-T. Dæni‡pazhºh (Téhéran, 1358[1970]),
sous le titre, SawæniÌ al-afkær-i RaÒîdî, avec une utile intro-
duction.

Les Mukætibæt-i RaÒîdî     comportent 54 pièces dont 47
en forme de lettres ou autres communications au nom de
Ra‡îd al-Dîn. Le contenu des lettres est varié et témoigne
d’un intérêt pour des choses concrètes: cet aspect «réel»
a conduit les chercheurs à considérer ces lettres comme
des documents authentiques et à les utiliser pour leur va-
leur d’histoire sociale.

Une analyse très fine des lettres attribuées à Ra‡îd al-
Dîn permet à A.H. Morton d’en montrer les contradictions
internes et d’en déduire qu’il s’agit sans doute de documents
forgés à l’époque du Timouride Ωæh Rº≈. Comme l’a souligné
B. Manz (The Rise and Rule of Tamerlane, Cambridge,
1989), les membres de la bureaucratie, au début de l’époque
timouride, jouissaient d’un statut fort peu élevé. Ces lettres
auraient donc été rédigées, selon A.H. Morton, pour satisfaire
la classe des scribes tajiks. Elles reflètent leurs frustrations
dans les conflits qui les opposèrent aux émirs turcs et pré-
sentent, avec nostalgie, un passé devenu mythique.

III. «THE MONGOL IN CHINA AND THE FAR EAST»
• Paul D. Buell  «Mongol Empire and Turkicization: The
Evidence of Food and Foodways» (p. 200-223).

L’auteur examine ici la «türkisation» de l’empire mon-
gol à travers les pratiques culinaires à la cour des Yüan.
À l’époque où les Mongols ont commencé leur migration
vers l’ouest, les populations türkes dominaient politique-
ment le monde musulman: l’empire mongol a créé une toile
de fond politique et économique favorisant la migration des
nomades vers la Chine. La distribution, au sein des armées
mongoles, de nombreux groupes turcophones a conduit à
une «türkisation» relativement rapide des Mongols. À tra-
vers leurs contacts avec le monde islamique, les Türks
avaient adopté un certain nombre de «recettes» des popu-
lations sédentaires: le sopa seca du nord de l’Iraq, la cuisine
iranienne (une grande variété de desserts dont l’ancêtre du
baklawa). L’auteur présente un livre de cuisine, clairement
turquisé, utilisé à la cour mongole de Chine et transcrit des
recettes tirées de ce manuel culinaire.
2
gacy, recensé par Denise Aigle

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BC
© 
• Elizabeth Endicott-West, «Notes on Shamans, Fortunes-
tellers an Yin-Yang Practitioners and Civil Administration in
Yüan China» (p. 224-239).

Dans cette contribution, l’auteur examine l’influence
politique des chamanes et «diseurs de bonne aventure» à
la cour mongole. Très curieusement, le mot qui désigne le
chamane en mongol, bö’e, n’apparaît pas dans l’Histoire
secrète des Mongols, ni dans les passages qui se rappor-
tent à Kököchu Teb-Tenggeri, le célèbre chamane que Gengis
Khan fit mettre à mort. Les souverains mongols étaient
entourés d’un grand nombre de chamanes et de devins dont
le rôle était de les conseiller dans toutes leurs actions, parmi
eux beaucoup de femmes. Les édits, qui interdisent aux
chamanes d’avoir des contacts avec les personnels de l’ad-
ministration, confirment que les khans cherchaient à réduire
leur influence.

• Sh. Bira, «Qubilai Qa’an and ‘Phags-pa bLa-ma»
(p. 240-249).

Cet article, consacré au qa’an Qubilai, fondateur de la
dynastie des Yüan en Chine, s’appuie sur les sources tibé-
taines, souvent négligées par les chercheurs. Sh. Bira dresse
le portrait du qa’an qui, entouré de conseillers de diverses
origines: confucéens chinois, chrétiens nestoriens, boudd-
histes de Chine et du Tibet, musulmans d’Asie centrale,
avait acquis une «culture universelle». L’objectif de Qubilai
était, en milieu chinois, de préserver l’identité de ses sujets
mongols tout en donnant une assise forte à son pouvoir.

IV. «THE LEGACY OF THE MONGOL EMPIRE»
• Hidehiro Okada, «China as Succesor State to the Mon-
gol Empire» (p. 260-272).

Quel a été l’impact politique et culturel des Yüan dans
l’histoire de la Chine? L’auteur part de l’histoire mythique
de la Chine, avec fondation du premier empire en 221 av.
J.-C., pour montrer que l’identité chinoise repose sur trois
composantes: les caractères chinois, la ville et l’empereur.
Un Chinois est celui qui «lit les caractères, qui fait un usage
correct des décrets impériaux et qui vit dans une ville».
Hidehiro Okada se penche ensuite sur les différentes dy-
nasties qui ont succédé aux Yüan. Les Ming, loin de
ressusciter l’empire des Song, ont repris les structures ad-
ministratives (p. 265-266) et militaires (p. 266-267) des
Yüan. Les Mandchous, quant à eux, ont recherché une légi-
timité gengiskhanide en s’appropriant le sceau en jade des
Yüan. La République populaire de Chine, comme le fait re-
marquer l’auteur, a peu à voir avec la tradition impériale,
mais le contrôle des différentes populations est modelé sur
l’empire mongol.  Enfin, le «mandat céleste» dont était in-
vesti Gengis Khan a rendu possible l’expansion des
«khan-tsars» vers la moitié de la partie ouest de l’empire
mongol: Ivan IV mit sur le trône, à Moscou, un
gengiskhanide. Ainsi, selon Okada, la Russie et la Chine
sont aujourd’hui les héritiers de l’empire fondé par Gengis
Khan au XIIIe siècle.
BCAI 18 – 2002 5
AI 18 (2002) Amitai-Preiss Reuven & Morgan David : The Mongol Empire & its Leg
IFAO 2026 BCAI en ligne
La lecture de ce livre qui porte sur une période im-
portante de l’histoire conduit aux conclusions suivantes.
L’empire mongol a «re-façonné» et défini de nouvelles col-
lectivités ethniques et politiques, en particulier en Asie
centrale; il a aussi favorisé la formation d’une nouvelle
génération d’États sédentaires. Les tribus mongoles ont
joué un rôle primordial dans les échanges culturels (sur
cet aspect d’internationalisation des échanges et des tech-
niques, voir l’article de Thomas A. Allsen, «Ever Closer
Encounters: the Appropriation of Culture and the
Apportionment of Peoples in the Mongol Empire», Jour-
nal of Early Modern History, vol. 1 (1997), p. 2-23). Afin
de repousser les frontières de l’empire, les Mongols ont
été capables de mobiliser les ressources matérielles des
territoires conquis. Ils ont mis en place des méthodes de
contrôle complexes comme, par exemple, l’ordre donné par
Möngke de recenser les populations dans les territoires
passés sous son pouvoir dans le but d’évaluer les ressour-
ces de l’empire et de préparer l’offensive de Hülegü (voir
Thomas Allsen, Mongol Imperialism. The Policies of the
Grand Qan Möngke in China, Russia, and the Islamic
Lands, 1251-1259, Berkeley, 1987). Enfin, les princes mon-
gols, pour donner une légitimité à leur pouvoir, ont su
mobiliser les ressources spirituelles de leur empire en por-
tant une attention particulière aux hommes de religion de
toutes les confessions.

Denise Aigle
IFEAD – Damas
3
acy, recensé par Denise Aigle

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



