| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Schneider Irene, Kinderverkauf und
Schuldknechtschaft. Untersuchungen zur
friihen Phase des islamischen Rechts.

Steiner, Wiesbaden, 1999 (Abhandlungen fiir die
Kunde des Morgenlandes, LII, 1). 14,5 x 22 cm,
454 p.

Diese Kdlner Habilitationsschrift stellt den reizvollen
Versuch dar, Licht in die Rechtsentwicklung vor den
friihesten heute noch erhaltenen Rechtswerken aus der
zweiten Hélfte des 2./8. Jahrhunderts zu bringen. Die
Verfasserin unternimmt dies anhand der verstreut in einer
Vielfalt von Quellen iiberlieferten AuBerungen von Gelehrten
und Juristen aus den ersten eineinhalb Jahrhunderten des
Islam. Fiir ihre Beweisfilhrung zur Existenz eigenstandiger
Rechtsformen in dieser sogenannten «vorliterarischen
Phase » islamischen Rechts hat sie sich aus guten Griinden
den bislang unbeachteten Bereich des Freiheitsverlustes
ausgesucht. Ausgangspunkt der Uberlegung ist die
Beobachtung, dass das literarische islamische Recht seit
Ende des 2. Jahrhunderts den Freiheitsverlust kategorisch
ablehnt, wahrend manche friiheren Uberlieferungen hiervon
abweichende Positionen vertreten. Im einzelnen behandelt
die Verfasserin die juristische Beurteilung von Kinderverkauf
und Schuldknechtschaft, den Selbstverkauf und den Verkauf
von Ehefrauen sowie der Versklavung von Findelkindern
und freien Menschen allgemein (S. 9).

Der zeitliche Rahmen der Untersuchung beschrankt
sich jedoch keineswegs auf die Friihphase islamischen
Rechts sondern schlieBt den systematischen Vergleich mit
den verschiedenen vorislamischen Rechten der Region,
seien es nun altorientalisches oder sassanidisches,
agyptisches oder provinzialrémisches, jiidisches oder
christliches Recht, mit ein. Gegliedert ist das Buch
dementsprechend in drei Hauptteile: In chronologischer
Umkehrung folgt auf den Uberblick der Rechtspositionen
zum Verlust der Freiheit im literarisch Gberlieferten
islamischen Recht vom Ende des 2./8. Jahrhunderts (23-
56) die Analyse friiherer Uberlieferungen zu diesem Bereich
in der « vorliterarischen Phase » (S. 57-278). Dem Vergleich
dieser Rechtsauffassungen mit verschiedenen
vorislamischen Rechten (S. 278-350) schliessen sich die
Schlussbetrachtungen (S. 351-360), eine Ubersetzung der
verwendeten Textzeugnisse, ein Verzeichnis der zitierten
Autoritaten sowie verschiedene Uberlieferungsketten des
zentral behandelten Hadit vom Schuldner Surrag, den der
Prophet in die Sklaverei verkaufen wollte, an.

Der originére Aspekt und die grundlegende Bedeutung
der Arbeit liegt sicherlich in der Sammlung und
systematischen Auswertung der verstreuten frithen
Textzeugen zu ehemals kontrovers diskutierten Fragen des
Freiheitsverlustes im islamischen Rechtskreis. Hierbei wird
ein beachtliches Spektrum an Quellen verschiedener
Literatursorten, seien es Rechtswerke und Biographien-
I

sammlungen, aber auch Korankommentare, Traditions-
sammlungen und die historiographische Literatur
herangezogen. Mit groBer Sorgfalt analysiert sie Authenzitét
und Entstehungszeit der einzelnen Belege und schafft somit
eine solide Grundlage fiir die inhaltliche Auseinandersetzung.
In rhetorisch geschickter Weise und durchaus spannend
erzahlt — bei dieser Art der wissenschaftlichen Literatur
keineswegs selbstverstandlich — spannt sie den Bogen von
den Detailfragen der Uberlieferungen und Rechtsansichten
zu Zwischenergebnissen, die wiederum als Ausgangspunkt
ihrer weiteren Argumentation dienen. Hierdurch entsteht ein
Gesamtwerk von beachtlicher Komplexitdt und
Geschlossenheit. Sich aufeinander beziehende
Teilergebnisse und verschachtelte Argumentationsketten
bergen aber auch die Gefahr, daB kleinere Fehleinschat-
zungen groBe Auswirkungen auf den weiteren Text hat.
Ausgangspunkt der Argumentation und Grundthese
Schneiders ist die Giiltigkeit der Maxime «das Prinzip ist
die Freiheit» (al-asl huwa al-hurriyya) im literarisch
uberlieferten islamischen Recht. |hr Versuch, den
Geltungsbereich dieser auch in der Sekundérliteratur
hervorgehobenen Maxime zu qualifizieren, ist
anerkennenswert, jedoch keineswegs ausreichend. Sie stoBt
hierbei auf den Widerspruch, dass Menschen demnach zwar
im Recht prinzipiell frei sein miissten, den Status der Freiheit
jedoch andererseits in bestimmten Situationen zu beweisen
haben (S. 24). Die Verfasserin kommt zu dem Schluss, dass
dieses Prinzip der Freiheit in der Rechtsliteratur « merkwiirdig
verschwommen » sei und ohne inneren Zusammenhang
sowohl auf einer konkreten prozessrechtlichen als auch auf
einer allgemein-philosophischen Ebene bestehe (S. 28). Sie
tibersieht jedoch, dass diese Maxime in der von ihr
angefiihrten Rechtsliteratur keineswegs einen allgemeinen
Rechtsgrundsatz zur prinzipiell bestehenden Freiheit der
Menschen bedeutet. Vielmehr regelt sie eine spezielle
Situation des Beweisrechts, namlich die Flle, in denen der
Rechtsstatus einer Person unbekannt oder strittig ist. Dies
wird anhand der von Schneider selbst angefiihrten
Textstellen deutlich: Im zitierten Fall aus dem
Richterhandbuch des Hassaf aus dem 3./9. Jahrhundert
lehnt der Beklagte die Belastungszeugen mit der Begriindung
ab, diese seien Unfreie, woraufhin der Richter ihnen die
Beweislast ihrer Freiheit auferlegte (S. 24). Die
entsprechende Erlauterung des etwa hundert Jahre spater
verstorbenen hanafitischen Rechtsgelehrten Gassas nimmt
direkten Bezug auf das « Prinzip der Freiheit » und bezieht
sich eindeutig auf die Beweislast : *Die Menschen sind im
Grundsatz (as/) frei, auBer in vier Féllen, der [Bestatigung]
des Zeugenstatus, der Wiedervergeltung, den hadd-Strafen
und dem Blutgeld’ (ibid.) — eine Aussage die sich vollauf mit
denim weiteren angefiihrten Rechtsbeispielen deckt. Dieses
Zitat bedeutet also nicht in einem onthologischen Sinne,
dass « die Menschen prinzipiell frei [sind] » (ibid.), sondern
dass sie im Prinzip (auBer in den genannten Rechtsbereichen)
bis zum Beweis des Gegenteils als Freie gelten.
I

| BCAI 18 - 2002 42 |

BCAI 18 (2002) Schneider Irene : Kinderverkauf und Schuldknechtschaft. Untersuchungen zur friihen Phase des islamischen Rechts, recensé par Christian Miller
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Auch das zweite Beispiel zum «Prinzip der Freiheit »
belegt die von Schneider behauptete «prinzipielle oder
eigentliche Freiheit im islamischen Recht » nicht. In diesem
Zitat des hanafitischen Juristen Sarahsi aus dem
5./11. Jahrhundert (S. 26) wird die bereits oben erwahnte
Problematik des Blutgeldes behandelt. Die Uberlegungen
Sarahsis begriinden, warum das Opfer einer Gewalttat vor
Gericht seine Freiheit beweisen musste, sobald der Tater
behauptete, es sei ein Sklave, obwohl Personen unbekannten
Status dem Anschein nach (zahir) frei waren. Sarahsis Be-
griindung bezieht sich, in einem Werk des wsal al-figh
durchaus angemessen, auf die hermeneutischen Grundlagen
dieser Rechtsnorm. Sie lautet folgendermaBen: « weil die
gerichtliche Feststellung (tubat) der Freiheit den
entsprechenden Zeitpunkt (/--hal) [betrifft. Und] dies erfolgt
nicht aufgrund eines [textlichen] Hinweises zur Notwendigkeit
dessen, sondern aufgrund der Uberlegung (bi-i‘tibar) der fiir
alle Menschen [geltenden] Freiheitsannahme (as/al-hurriyya)
welche nicht die Dauerhaftigkeit [der Freiheit] erzwingt »
(« li-anna tubdt al-hurriyya li--hal laysa bi-dalil magib li-dalika
bal bi-i'tibar asl al-hurriyya li-awlad Adam wa-dalika 14 yagibu
al-baga’ »). Sarahsi erlautert hier die juristischen Grundlagen
des Zwanges zum gerichtlichen Nachweis der Freiheit (fubat
al-hurriyya), weil diese eben nicht zwingend auf einem Beleg
in den Rechtsgrundlagen (dalil) sondern auf der fiir alle
Menschen geltenden Grundannahme der Freiheit beruht.
Gerade weil diese Grundannahme jedoch keinen dauerhaften
Zustand zwingend belegt, muss die Freiheit jeweils bewiesen
werden.

Schneider hat den technischen Charakter der
Ausfiihrungen Sarahsis offenbar nicht erkannt. lhre
Ubersetzung des obigen Zitats bleibt vage: «Denn das
Feststehen des [eigentlichen] Zustands der Freiheit ist kein
zwingender Hinweis [dafiir, dass man frei ist], sondern nur
dafiir, dass die Menschen urspriinglich frei sind, und [dieser
Zustand] muss nicht andauern» (S. 26). Die
Widerspriichlichkeit ihrer Interpretation spiegelt sich auch
in Punkt drei, S. 27, wonach « Sarahsi die Freiheit als «al-
hurriya li--hal » bezeichnet habe, welche kein Beweis fiir
die momentane Freiheit sei ».

Nur unter Beriicksichtigung des juristischen Charakters
der beiden Zitate von Hassaf und Sarahsi ist die angefiihrte
Umkehrung der Freiheitsvermutung in den genannten vier
Rechtsbereichen sinnvoll; nur so 4Bt sich die Verbindung
zwischen der Notwendigkeit zur gerichtlichen Feststellung
der Freiheit und dem as/ al-hurriyya erklaren. Schneiders
Annahme eines allgemeinen Prinzips der Freiheit im
islamischen Recht ist dagegen nicht belegt: Genau-
genommen argumentiert Sarahsi sogar gegen eine
Grundthese ihres Buches, eines « Verbot des Freiheitsverlust
im islamischen Recht » (etwa S. 351) : Weil auch ein Freier
diese Eigenschaft verlieren kann, muss, laut Sarahsi, die
Feststellung seiner Freiheit zum Zeitpunkt des Vergehens
an ihm bewiesen werden. In diesem Zusammenhang wirkt
sich Schneiders explizite Ausklammerung der strafweisen
I

Versklavung von Muslimen (S. 32) negativ aus. Diese war
jedoch niemals vdllig ausgeschlossen (von ihr selbst
angefiihrt S. 271). So entsteht jedoch der irrefiihrende
Eindruck, dass aufgrund des Verbots von Kinderverkauf und
Schuldsklaverei im literarischen islamischen Recht die
Menschen im Prinzip frei waren und der Freiheitsverlust
verboten gewesen sei.

Verdeutlichen 1aBt sich damit auch, worauf das von
Schneider im Verlauf der Untersuchung mehrfach beklagte
Fehlen des Freiheitsprinzips an entsprechenden Stellen in
der Rechtsliteratur zuriickzufithren ist: Dieser
Rechtsgrundsatz hat nicht die von Schneider beschriebene
Bedeutung. Sie selbst fiihrt an, dass das Zugrundelegen
der Freiheit nicht generell ableitbar ist (S. 25, Anmerkung 9.)
Alle ihre Beobachtungen zur «Verschwommenheit des
Prinzips der Freiheit » (etwa S. 28) oder zum « Widerspruch
zwischen dem allgemeinen Prinzip der Freiheit und der
Existenz von Sklaverei im Islam » (S. 24) beruhen auf dem
Missverstandnis der beweisrechtlichen Maxime. Hier, und
nicht im Widerspruch zwischen «prinzipieller oder
eigentlicher Freiheit» und deren Verlust (S. 27), liegt das
Problem. Mdglicherweise gibt es auf einer allgemein-
rechtsphilosophischen Ebene im islamischen Recht die
Tendenz, Unfreiheit einzuschranken oder zu mildern, aber
diese Einschrankung ist nicht ausschlieBlich mit dem Prinzip
vom «al-asl huwa al-hurriyya » im Beweisrecht begriindet.

Schneiders zentraler Untersuchungsgegenstand sind
jedoch nicht die Position des literarisch iiberlieferten Rechts
zum Freiheitsverlust und Freiheitsbeweis (kurz skizziert
anhand des Schuld-, Kauf- und Pfandrechts sowie im
Familienrecht auf den Seiten 35-56), sondern die vielféltigen
und widerspriichlichen Uberlieferungen aus der sogenannten
vorliterarischen Zeit, d.h. vor der Mitte des 2./8. Jahrhundert.
(S. 57ff.) Aus hadit-geschichtlicher Perspektive ergibt sich
in der Tat eine reizvolle Ausgangsposition, da es sich hierbei
um Uberlieferungen zu einem Rechtsgebiet handelt, auf
welchem etwa ab Mitte des 2./8. Jahrhunderts weitgehender
Konsens iiber das Verbot der Schuldsklaverei herrschte,
mithin kein groBes Interesse mehr bestand, Traditionen zu
verfalschen. Unter den widerspriichlichen, auf den Propheten
zuriickgefiihrten, Traditionen nimmt bei Schneider die Ana-
lyse des sogenannten «Fall Surraq», des vom Propheten
zum Verkauf freigegebenen Schuldners, breiten Raum ein.
Sie kommt zu dem Ergebnis, dass das Verbindungsglied
(«common link ») der verschiedenen medinensischen
Versionen Zayd b. Aslam (st. 136/753-4) ist, welcher eine
nicht genauer bestimmbare dgyptische Version tibernahm
und dberarbeitete (S. 119f.). Hier ist nicht der Ort, die sich
hieran entspannende Methodendiskussion zwischen
Schneider und Motzki im Detail nachzuzeichnen. ("’ Doch

(1) Harald Motzki, Der Prophet und die Schuldner. Eine hadit —
Untersuchung auf dem Priifstand, in Der Islam 77 (2000), S. 1-83, und
Irene Schneider, Narrativitat und Authentizitét : Die Geschichte vom weisen
Propheten, dem dreisten Dieb und dem koranfesten Glaubiger, in Der
Islam 77 (2000), S. 84-115.

| BCAI 18 - 2002 43 |

BCAI 18 (2002) Schneider Irene : Kinderverkauf und Schuldknechtschaft. Untersuchungen zur friihen Phase des islamischen Rechts, recensé par Christian Miller
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

selbst wenn man nicht wie Motzki zu dem Ergebnis kommen
mochte, dass der Surrag-hadit im Kern authentisch ist
(Prophet, 80), sondern, wie Schneider meint, tatséchlich
erst gegen Ende des 1. Jahrhunderts in Agypten entstanden
ist und zu Beginn des 2. Jahrhunderts in anderen Zentren
der Rechtsgelehrsamkeit Eingang gefunden habe, wére dann
ihre fiir die Rechtsentwicklung entscheidende Beobachtung
haltbar, es habe in Medina zur Zeit des Propheten eine
derartig harte Bestrafung des Schuldners nicht geben
kénnen? (S. 132) (Knapp zwanzig Seiten vorher hatte sie
die Mdglichkeit einer historischen Grundlage fiir die Surrag-
Geschichte, mithin den Verkauf des Schuldners durch den
Propheten, noch nicht ausschlieBen wollen, S. 115.) Sie
dehnt dieses Argument im Verlauf der Untersuchung weiter
aus, und mochte sogar jegliche Form der Personalexekution
fir den Schuldner, d.h. auch die Schuldknechtschaft und
zwangsweise Abarbeitung der Schulden fiir den Higaz vor
Ende des 1. Jahrhunderts ausschlieBen. (198f. und 347,
wonach sich kein Hinweis auf die Billigung von
Schuldknechtschaft im Higaz ergab). Ihr entscheidendes
Argument fiir den Ausschluss der Personalexekution ist die
sogenannte Gemeindeordnung von Medina, welche eine
hartere Bestrafung des Schuldners verbiete (Kinderverkauf
132, Narrativitat, 109). Diese Einschatzung stiitzt sich
jedoch auf die strittige Interpretation eines einzigen Wortes,
mufrah (vollbeladen mit Schuld), dem etwa Serjeant mufrag
(«one turned Muslim among a people to whom he does not
belong », Serjeant, Sunna, S. 19) vorzieht, ® eine
Interpretation, die sehr gut in den Kontext der
Gemeindeordnung paBt. Ein deutlicheres Verbot der
Schuldknechtschaft oder der Schuldsklaverei als das Gebot,
den mufrah (oder: mufrag) nicht im Stich zu lassen, wird
in der Gemeindeordnung jedenfalls nicht ausgesprochen.
Selbst wenn man Schneiders (und Watts) Interpretation folgt,
verbietet die wissenschaftliche Vorsicht, derartig
weitreichende SchluBfolgerungen wie das Verbot der
Schuldknechtschaft einzig auf solch eine strittige
Textgrundlage zu stellen. Dies gilt insbesondere auch in
bezug auf die von Motzki zusammengetragenen Einwande
zur schuldrechtlichen Praxis des Propheten (Prophet und
Schuldner, S. 62ff.).

Im darauffolgenden Teil des Buches werden die
Rechtsauffassungen zu Freiheit und Freiheitsverlust
wahrend der ersten beiden Jahrhunderte vorgestellt (S. 133
245). Dieser Abschnitt bietet eine Fille von
Einzelinformationen zu Traditionen und Uberlieferern. Hierbei
hat Schneider eine Aufteilung nach « Rechtsprovinzen » einer
inhaltlichen vorgezogen. Diese aus (berlieferungs-
geschichtlichen Uberlegungen getroffene Entscheidung
(S. 133) hat jedoch fiir den an rechtlichen Inhalten
interessierten Leser den Nachteil, dass eine Behandlung
der einzelnen Problemfelder erst in der inhaltlichen Synopse
(S. 245-261) und damit nur aufgrund der von der Verfasserin
bereits getroffenen Schlussfolgerungen maglich ist. Zur
Vertiefung der Argumentation ist er auf ein Nachschlagen
I

derim Anhang (ibersichtlich dargestellten Traditionen sowie
auf den Riickgriff auf die vorher unter tberlieferungs-
technischen Gesichtspunkten abgehandelten Rechtspo-
sitionen angewiesen. Aus der iiberlieferungsgeschichtlichen
Perspektive der Arbeit erklart sich auch die Redundanz, mit
der dieselben Traditionen an verschiedenen Stellen
abgehandelt werden. Dies alles ware kein Problem, wenn
man sich auf die inhaltliche Interpretation der Traditionen
verlassen konnte. Allerdings ist dies nicht immer der Fall.
Ich mochte hier nur einen Punkt herausgreifen, der mir aus
rechtlicher Perspektive anzweifelbar erscheint: die von
Verfasserin als Selbstdedition, d.h. als die selbstgewahlte
Aufgabe des Freienstatus, interpretierte Textpassage
«aqarra annahu ‘abd/ aqarra bi--‘ubudiyya » etc.

Schneider faBt die Selbstdedition als « Félle, in denen
sich eine Person freiwillig einer anderen unterstellt und zum
Schuldknecht oder Pfand wird » (S. 247). Warum sie hierbei
von der Selbstaufgabe, das heiBt dem Verlust der Freiheit,
und nicht — wie die zivilrechtliche Bedeutung — von der
« Anerkennung » (eines bestehenden Zustandes) ausgeht,
sollte angesichts der weitreichenden Konsequenzen fiir die
Rechts- und Sozialgeschichte genau begriindet werden. Im
literarisch fixierten islamischen Recht bedeutet «agqarra
annahu ‘abd» eindeutig, dass eine Person «anerkennt,
Sklave zu sein ». Dies ist ein prozeBrechtlicher Vorgang —
als solcher auch von Schneider gesehen (S. 177) — welcher
im Prinzip nichts dariiber aussagt, ob diesem Anerkenntnis
ein bestehender Zustand oder eine Verdnderung zugrunde
liegt.

Worauf stiitzt die Verfasserin ihre Interpretation der
Aussage «aqarra annahu ‘abd » als Selbstaufgabe der
Freiheit ? Schneider sieht in drei Uberlieferungen (MED 1,
MED 2, MED 3) den Beleg fiir «Selbstverkauf und
Anerkenntnis des Sklavenstatus gegen die eigene Person »
(S. 175), so dass sie ab S. 177 das Selbstanerkenntnis als
Sklave (Selbstdedition) mit dem Selbstverkauf gleichsetzt.
Diese Interpretation ist anzuzweifeln. Bei einem genaueren
Blick auf die drei Uberlieferungen (Ubs. S. 383), wird in
MED 1 ein Verkaufer genannt, welcher mit dem Abhacken
der Hand bestraft werden soll — von einem Selbstverkauf ist
nicht die Rede. In MED 2 und MED 3 hatte sich der Mann
selbst verkauft und der Kalif ‘Umar hatte entschieden, dass
er deshalb Sklave sein solle. Allerdings findet sich nur in
MED 2 die entsprechende Formulierung des Selbst-
anerkentnisses «aqarra annahu ‘abd » : ‘Umar habe seine
Entscheidung- dass er nach dem Selbstverkauf tatséachlich
Sklave sei- damit verglichen, « als sei dies ein Anerkenntnis
seines Sklavenstandes gewesen » (yakanu ‘abdan ka-ma
aqarrabi{-‘ubidiyya ‘ala nafsi-hi). Hieraus eine Gleichsetzung
des Selbstanerkenntnisses als Sklave mit dem Selbstverkauf
zu ziehen, 1aBt sich im Text nicht belegen: das « ka-ma»

(2) Fiir Schneider ist « mufrad » hingegen «jemand der ermordet in der
Wiiste aufgefunden wird », S. 132, Anm. 173.

| BCAI 18 - 2002 44

BCAI 18 (2002) Schneider Irene : Kinderverkauf und Schuldknechtschaft. Untersuchungen zur friihen Phase des islamischen Rechts, recensé par Christian Miller
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

dient dem qualitativen Vergleich, nicht der Gleichsetzung.
Der Selbstverkauf wird keineswegs als Selbstdedition
bezeichnet, sondern die Rechtsfolgen werden in diesem Fall
gleichgesetzt : Die Rechtsfolge des Selbstverkaufs ist nach
dieser Entscheidung ‘Umars der Sklavenstatus, und zwar
weil der Verkauf so bewertet wird, als habe der sich
Verkaufende damit den Sklavenstand gegen sich anerkannt.
Dieser Vergleich von Selbstverkauf und Selbstanerkenntnis
des Sklavenstatus wirft eine Reihe rechtlicher Fragen auf,
welche anhand der vorliegenden Informationen nicht geklart
werden kdnnen. So miisste etwa genauer untersucht werden,
ob zum Zeitpunkt des Entstehens dieser Tradition der
Selbstverkauf noch maglich war oder nicht. Offenbar gab es
hierzu in spéterer Zeit unterschiedliche Auffassungen, da
die Uberlieferer verschiedene Versionen anbieten. Eine
Variante ging von der Giiltigkeit des Selbstverkaufs aus, die
andere wollte den erzielten Kaufpreis als gottgefallige Stiftung
verwendet wissen. In dieser Uberlieferung MED 2 (Ubs.
S. 383) wird also die Rechtsfolge des Selbstverkaufs mit
der einer einseitigen Anerkennung des Sklavenzustandes
verglichen —und zwar ungeachtet dessen, ob der sich selbst
Verkaufende NutznieBer des erzielten Kaufpreises ist oder
nicht. Schneiders Einschatzung ist sicherlich richtig, dass
nach dieser Tradition ‘Umar den Freiheitsverlust gebilligt
hatte, und daran andert auch die Tatsache nichts, dass
abweichende Uberlieferungen zu der Frage bekannt sind, ob
der Kaufpreis als Almosen gespendet werden miisse oder
bei dem sich Verkaufenden verbleiben konne. Allerdings
wird in der Uberlieferung MED 2 der Selbstverkauf
keineswegs als Selbstdedition bezeichnet, sondern die
Rechtsfolgen beider Vorgange werden gleichgesetzt : « erist
Sklave ».

Auch ein weiteres Beispiel Schneiders, in dem die
« Selbstdedition » aufgrund materieller Vorteile erfolgt sei,
kann bei naherer Betrachtung nicht (iberzeugen. Die auf
Ga‘far al-Sadiq zuriickgefiihrte Tradition MED13 (S. 387f.)
lasst in einem Fall, in dem ein Mann gegen die eigene Person
den Sklavenstatus anerkannt hatte, zwei Mdglichkeiten zu
Entweder gilt das Anerkenntnis («nimm ihn entsprechend
dem was er sagt ») und der Betreffende wird/bleibt Sklave
oder «[der Betreffende] muss das Geld zuriickzahlen » —
und bleibt frei. Die Interpretation dieser kurzen Tradition
durch Schneider, dass in diesem Fall die Person, die den
Sklavenstand anerkannt habe, Empfanger des Geldes sei
und « fiir [die] Selbstdedition Geld erhalten habe », S. 248,
ist nicht schliissig. Klar ist sicherlich, dass die Anerkennung
des Sklavenstatus im Rahmen eines Verkaufes stattfand,
da ohne diesen Vorgang kein Geld zuriickzuzahlen wére.
Ein Sklave konnte sich jedoch nicht selbst verkaufen,
sondern hatte einen Herren, an den im gegebenen Fall der
Kaufpreis ging (davon unberiihrt ist, dass ein falscher Sklave
den Kaufpreis zuriickzahlen musste, falls der Verkaufer nicht
mehr greifbar war, s.0.). Hétte sich jedoch ein Freier selbst
verkauft (so diese Moglichkeit Giberhaupt rechtmaBig war),
wadre der Zustand seiner Freiheit beim Verkauf bekannt
I

gewesen und dieser hatte unter Berufung auf diese Tatsache
nicht mehr riickgéngig gemacht werden kénnen. Es muss
sich in diesem Fall also, wie auch in der Uberlieferung
MED 2, um den Verkauf eines angeblichen Sklaven durch
einen Dritten als Verkaufer gehandelt haben. Deshalb bleiben
auch Schneiders Interpretation, etwa von einem Vorschuss
und der im Gegenzug zu leistenden Arbeit (S. 316),
Spekulation auf der Basis, hier habe eine Selbstdedition
vorgelegen, und der verfehlte Versuch, diesem angeblichen
Rechtsgeschaft inhaltliche Bedeutung zu geben. Die (ibrigen
von Schneider angefiihrten Beispiele zur « Selbstdedition »
stellen keine Verbindung zum « Selbstverkauf » her (MED 1
und 3, KU 5, 6, 8 und BA 3).

Schneider verbindet ihr Konzept der « Selbstdedition »
auch mit der Schuldknechtschaft, d.h. der zwangsweisen
Abarbeitung der Schulden im Dienste des Glaubigers (S. 234
und S. 248). Dies geschieht anhand der Uberlieferung BA 3.
In ihrer Analyse dieses Falles geht sie vom ihrem Konzept
der Selbstdedition (als Selbstaufgabe der Freiheit) aus
(S. 233 «Dies zeigt, dass ihm [Rabi‘a] die Selbstdedition
bekannt ist»). Nun zeigt die Uberlieferung BA 3 genau
genommen das Gegenteil, namlich die Unmdglichkeit, sich
selbst rechtskréftig als Sklave anzuerkennen sobald die
Freiheit (durch Zeugen) bewiesen wird: Nach dieser
ibaditischen Uberlieferung wird ein Mann, der bei seinem
Verkauf auf dem Sklavenmarkt vom Kaufer gefragt wird,
ob er Sklave sei, und dies bejaht hat, nicht Eigentum des
«Mannes » (la yamlikuhu al-ragul) (S. 393), wenn sich
spater herausstellte, dass er Freier ist. Wenn in diesem Fall
der Kaufer sein Geld nicht mehr vom Verkdufer
zuriickerhalten konnte, hatte er einen schuldrechtlichen
Anspruch gegeniiber dem « Gekauften », welcher jedoch
nicht sein Sklave wurde, und konnte ihn deshalb zur
Zwangsarbeit heranziehen (yastas‘ihi) (ibid.). Die
Begriindung fiir die Schuldknechtschaft ist implizit, dass
der geprellte Kaufer den Kaufpreis nicht mehr erhalt, nicht
jedoch, dass der Verkaufte unfrei ist beziehungsweise den
eigenen Sklavenstatus anerkannt hatte (Schneiders
« Selbstdedition») — es handelt sich um einen rein
schuldrechtlichen Anspruch. Nur unter der Bedingung, dass
der Verkaufer nicht mehr habhaft zu machen ist, muss der
« Verkaufte » den Kaufpreis abarbeiten, dies hat nichts mit
einer vorherigen « Selbstdedition » zu tun. Der Verkauf des
angeblichen Sklaven ist ungliltig — sonst hatte der Kéaufer
ihn anschlieBend besessen — weil die Voraussetzung hierfiir,
die Unfreiheit, trotz der Anerkennung durch den
« Verkauften » rechtlich nicht gegeben war. Der Status des
« Verkauften » wird beschrieben als jemand, der zwar
anerkannt hatte, Sklave zu sein, jedoch Freier ist : ka'annahu
aqarra bi--‘ubadiyya wa huwa ragul hurr, S. 393. Die von
Schneider, S. 233, zitierte Entscheidung Saybanis zur
Nichtigkeit eines derartigen Verkaufs steht hierzu nicht im
Widerspruch, da in beiden Féllen der « Verkaufte » frei bleibt.
Hinweise auf einen eigenstandigen rechtlichen Vorgang der
« Selbstdedition » bieten diese Félle nicht.

I

| BCAI 18 - 2002 45

BCAI 18 (2002) Schneider Irene : Kinderverkauf und Schuldknechtschaft. Untersuchungen zur friihen Phase des islamischen Rechts, recensé par Christian Miller
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Anhand dieser Beispiele folgt, dass die einseitige
Anerkennung des Sklavenstatus in der Offentlichkeit, d.h.
wohl auch vor Zeugen, nicht ausreichte, den Rechtsstatus
des Freien zu andern! In diesem Sinne ist dann vermutlich
auch die Antwort des Ata’ (st. 114) zu verstehen, welcher
auf die Frage nach den Folgen eines derartigen einseitigen
Anerkenntnisses als Sklave (agarra annahu ‘abd) gesagt
hatte « der Freie ist kein Sklave » (S. 167). Damit forderte
er nicht die « Aufhebung des Sklavenstatus », wie Schnei-
der meint, sondern bestreitet die konstitutive Wirkung dieses
einseitigen Anerkenntnisses — die Beweise, aus einem
Freien einen Sklaven zu machen, hatten nicht ausgereicht.
Auch die von Schneider behauptete «Billigung der
Selbstdedition durch Ali» (S. 270, KU 5) ist in Wirklichkeit
nur die Bestatigung der Rechtsgiiltigkeit eines derartigen
Anerkenntnisses, nicht jedoch die Aufgabe des Status als
Freier: wie Ibn Hadar erldutert, muss es sich hierbei um
eine Situation handeln, in der der Status der betreffenden
Person nicht eindeutig definiert ist (S. 270).

Nun sieht Schneider, S. 65, die Selbstdedition als einen
Bereich des materiellen Rechts, welcher spater weitgehend
in Vergessenheit geriet. Abgesehen von der Fragwiirdigkeit
ihrer Interpretation des Begriffes, miisste sich zwischen den
jungsten von ihr gesammelten Belegen aus der zweiten
Halfte des 2./8. Jahrhunderts und dem nur wenig spater
einsetzenden «literarischen Recht», wo derselbe Satz
«aqarra annahu ‘abd» rein prozessrechtlich als
Anerkenntnis des Sklavenstandes verstanden wurde, ein
grundlegender Wandel vollzogen haben. Hierflir finden sich
keine Belege. Die angefiihrten Traditionen belegen nur, dass
es widerspriichliche Rechtsauffassungen gab beziiglich
eines anschlieBend durch Zeugenaussagen widerlegten
Selbstanerkenntnisses als Sklave — eine in rechtshisto-
rischer Sicht durchaus wichtige Erkenntnis.

Ein weiterer fragwirdiger Punkt scheint mir die
Einschétzung zu sein, daB nach einer Rechtsauskunft des
Ibn Subruma (st. 144) Ehefrauen wie anvertrautes Gut, also
wie Deposita behandelt werden miiBten (S. 221), woraus
«Ibn Subruma [schlieBe], dass sie nicht weiterverkauft
werden diirfen. Diese Argumentation stellt die Frauen auf
eine Stufe mit Sachwerten, [...] »(S. 222). In der inhaltlichen
Synopse zum Freiheitsverlust in der vorliterarischen
Rechtsposition (S. 245-262) wird auf S. 255 weitergehend
behauptet, die Gleichsetzung der Ehefrau mit anvertrautem
Gut, einer Sache, durch Ibn Subruma, sei eine, wenngleich
nicht durchgéngige Tendenz im vorliterarischen Recht
gewesen. Worauf beruht nun diese Gleichsetzung ? In der
zitierten Rechtsauskunft des Ibn Subruma findet sich der
Begriff «amana » (Schutzgarantie), unter der die [Ehe]frau
stehe, weshalb der Mann, der sie verkaufe eben nicht mit
Handabhacken, — der Strafe fiir Diebe — bestraft werde
(S. 392). Nun bezeichnet in der Tat der Begriff amana nach
dem Vertrags- und Sachenrecht das treuhanderische
Verhaltnis zu einer deponierten Sache — dariiberhinaus auch
unentgeldlich entliechene oder im Rahmen einer Kredit-
I

partnerschaft iberlassene Sachwerte. In diesem Sinne
kdnnte man die Ehefrau also durchaus als anvertraute Sache
verstehen. Aber diese Begriffsdefinition stammt aus der
literarischen Phase des islamischen Rechts. Ihre
Verwendung zur Erkldrung eines friiheren, noch dazu als
kontrar angenommenen, Rechtszustandes, verletzt eine
wesentliche Grundannahme der Untersuchung: die
Eigenstandigkeit des vor-literarischen Rechts. Aber kdnnen
wir wirklich davon ausgehen, daB sich Ibn Subrumas
Interpretation des Prophetenhadit zur unter amana
stehenden Ehefrau in der ersten Halfte des 2. Jahrhunderts
bereits auf die juristische Definition von amana als
anvertrauter Sache bezog ? Oder besteht nicht vielmehr die
Wahrscheinlichkeit, daB er amana noch in einem weiter-
gefaBten, allgemeinen Sinne verstand, so wie er sich etwa
in Koran 33, Vers 72, findet. Die Tatsache, daB genannter
hadit in spaterer Zeit nicht mehr fiir die juristische
Rechtsstellung der Ehefrau herangezogen wurde, konnte
durchaus darauf beruhen, daB amana nunmehr im Recht
(nicht in der Religion) ausschlieBlich das anvertraute Gut
bezeichnete — was Ehefrauen ausschloB. Damit hatte sich
aber nicht, wie Schneider meint, die Rechtsposition der
Ehefrau, sondern die juristische Argumentation gewandelt.
Dies erscheint auch deshalb plausibel, die angebliche
Definition der « Ehefrau als anvertraute Sache » durch lbn
Subruma keineswegs als durchgéngigen Tendenz erscheint
(vgl. S. 255). Die sich aus diesem Beispiel ergebenende
Frage zum Verhaltnis von religioser und juristischer hadit-
Interpretation kdnnte entscheidend fiir das Verstandnis vieler
friinen Textzeugnisse sein.

Angesichts dieser Beobachtungen sind Schneiders
Schlussfolgerungen zum Unterschied zwischen vor-
literarischem und literarischem Recht nochmals von Fall zu
Fall griindlich zu iiberdenken. Leider haben die einzelnen
kritisierten Aussagen weitreichende Auswirkungen auf die
Gesamtergebnisse der Untersuchung, so dass die wichtige
geleistete Arbeit beim Sammeln und Klassifizieren teilweise
widerspriichlicher Traditionen als Anzeichen einer
kontroversen Rechtsdiskussion vor der spater einhelligen
Rechtsauffassung in den Hintergrund treten. Der
Beantwortung der grundséatzlichen Frage, ob sich die
«vorliterarische » Rechtsposition innerhalb des kasuistisch
organisierten islamischen Rechts anhand verstreuter und
teilweise verkiirzter Einzeliiberlieferungen heute tiberhaupt
noch rekonstruieren lasst, sind wir mit der vorliegenden
Untersuchung ein Stiick ndhergekommen: Es bleibt
Schneiders Verdienst, die Diskussion in diese Richtung
angestoBen und mit Quellenmaterial versorgt zu haben.

Christian Miiller
CNRS-IRHT — Paris

| BCAI 18 - 2002 46

BCAI 18 (2002) Schneider Irene : Kinderverkauf und Schuldknechtschaft. Untersuchungen zur friihen Phase des islamischen Rechts, recensé par Christian Miller
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



