
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFA
Schneider Irene, Kinderverkauf und Schuldknechtschaft. Untersuchungen zur frühen Phase des islamischen Rechts [Christian Müller]

Schneider Irene, Kinderverkauf und
Schuldknechtschaft. Untersuchungen zur
frühen Phase des islamischen Rechts.

Steiner, Wiesbaden,  1999 (Abhandlungen für die
Kunde des Morgenlandes, LII, 1). 14,5 _ 22 cm,
454 p.

Diese Kölner Habilitationsschrift stellt den reizvollen
Versuch dar, Licht in die Rechtsentwicklung vor den
frühesten heute noch erhaltenen Rechtswerken aus der
zweiten Hälfte des 2./8. Jahrhunderts zu bringen. Die
Verfasserin unternimmt dies anhand der verstreut in einer
Vielfalt von Quellen überlieferten Äußerungen von Gelehrten
und Juristen aus den ersten eineinhalb Jahrhunderten des
Islam. Für ihre Beweisführung zur Existenz eigenständiger
Rechtsformen in dieser sogenannten «vorliterarischen
Phase» islamischen Rechts hat sie sich aus guten Gründen
den bislang unbeachteten Bereich des Freiheitsverlustes
ausgesucht. Ausgangspunkt der Überlegung ist die
Beobachtung, dass das literarische islamische Recht seit
Ende des 2. Jahrhunderts den Freiheitsverlust kategorisch
ablehnt, während manche früheren Überlieferungen hiervon
abweichende Positionen vertreten. Im einzelnen behandelt
die Verfasserin die juristische Beurteilung von Kinderverkauf
und Schuldknechtschaft, den Selbstverkauf und den Verkauf
von Ehefrauen sowie der Versklavung von Findelkindern
und freien Menschen allgemein (S. 9).

Der zeitliche Rahmen der Untersuchung beschränkt
sich jedoch keineswegs auf die Frühphase islamischen
Rechts sondern schließt den systematischen Vergleich mit
den verschiedenen vorislamischen Rechten der Region,
seien es nun altorientalisches oder sassanidisches,
ägyptisches oder provinzialrömisches, jüdisches oder
christliches Recht, mit ein.  Gegliedert ist das Buch
dementsprechend in drei Hauptteile: In chronologischer
Umkehrung folgt auf den Überblick der Rechtspositionen
zum Verlust der Freiheit im literarisch überlieferten
islamischen Recht vom Ende des 2./8. Jahrhunderts (23-
56) die Analyse früherer Überlieferungen zu diesem Bereich
in der «vorliterarischen Phase» (S. 57-278). Dem Vergleich
dieser Rechtsauf fassungen mit verschiedenen
vorislamischen Rechten (S. 278-350) schliessen sich die
Schlussbetrachtungen (S. 351-360), eine Übersetzung der
verwendeten Textzeugnisse, ein Verzeichnis der zitierten
Autoritäten sowie verschiedene Überlieferungsketten des
zentral behandelten ÎadîÚ vom Schuldner Surraq, den der
Prophet in die Sklaverei verkaufen wollte, an.

Der originäre Aspekt und die grundlegende Bedeutung
der Arbeit liegt sicherlich in der Sammlung und
systematischen Auswertung der verstreuten frühen
Textzeugen zu ehemals kontrovers diskutierten Fragen des
Freiheitsverlustes im islamischen Rechtskreis. Hierbei wird
ein beachtliches Spektrum an Quellen verschiedener
Literatursorten, seien es Rechtswerke und Biographien-
BCAI 18 – 2002 4
8 (2002) Schneider Irene : Kinderverkauf und Schuldknechtschaft. Untersuch

O 2026 BCAI en ligne
sammlungen, aber auch Korankommentare, Traditions-
sammlungen und die  historiographische Literatur
herangezogen. Mit großer Sorgfalt analysiert sie Authenzität
und Entstehungszeit der einzelnen Belege und schafft somit
eine solide Grundlage für die inhaltliche Auseinandersetzung.
In rhetorisch geschickter Weise und durchaus spannend
erzählt – bei dieser Art der wissenschaftlichen Literatur
keineswegs selbstverständlich – spannt sie den Bogen von
den Detailfragen der Überlieferungen und Rechtsansichten
zu Zwischenergebnissen, die wiederum als Ausgangspunkt
ihrer weiteren Argumentation dienen. Hierdurch entsteht ein
Gesamtwerk von beachtlicher Komplexität und
Geschlossenheit. Sich aufeinander beziehende
Teilergebnisse und verschachtelte Argumentationsketten
bergen aber auch die Gefahr, daß kleinere Fehleinschät-
zungen große Auswirkungen auf den weiteren Text hat.

Ausgangspunkt der Argumentation und Grundthese
Schneiders ist die Gültigkeit der Maxime «das Prinzip ist
die Freiheit» (al-aÒl huwa al-Ìurriyya) im literarisch
überliefer ten islamischen Recht. Ihr Versuch, den
Geltungsbereich dieser auch in der Sekundärliteratur
hervorgehobenen Maxime zu qualifizieren, ist
anerkennenswert, jedoch keineswegs ausreichend. Sie stößt
hierbei auf den Widerspruch, dass Menschen demnach zwar
im Recht prinzipiell frei sein müssten, den Status der Freiheit
jedoch andererseits in bestimmten Situationen zu beweisen
haben (S. 24). Die Verfasserin kommt zu dem Schluss, dass
dieses Prinzip der Freiheit in der Rechtsliteratur «merkwürdig
verschwommen» sei und ohne inneren Zusammenhang
sowohl auf einer konkreten prozessrechtlichen als auch auf
einer allgemein-philosophischen Ebene bestehe (S. 28). Sie
übersieht jedoch, dass diese Maxime in der von ihr
angeführten Rechtsliteratur keineswegs einen allgemeinen
Rechtsgrundsatz zur prinzipiell bestehenden Freiheit der
Menschen bedeutet. Vielmehr regelt sie eine spezielle
Situation des Beweisrechts, nämlich die Fälle, in denen der
Rechtsstatus einer Person unbekannt oder strittig ist. Dies
wird anhand der von Schneider selbst angeführten
Textstellen deutlich: Im zitier ten Fall aus dem
Richterhandbuch des ⁄aÒÒæf aus dem 3./9. Jahrhundert
lehnt der Beklagte die Belastungszeugen mit der Begründung
ab, diese seien Unfreie, woraufhin der Richter ihnen die
Beweislast ihrer Freiheit auferlegte (S. 24). Die
entsprechende Erläuterung des etwa hundert Jahre später
verstorbenen Ìanafitischen Rechtsgelehrten ÍaÒÒæÒ nimmt
direkten Bezug auf das «Prinzip der Freiheit» und bezieht
sich eindeutig auf die Beweislast: `Die Menschen sind im
Grundsatz (aÒl) frei, außer in vier Fällen, der [Bestätigung]
des Zeugenstatus, der Wiedervergeltung, den Ìadd-Strafen
und dem Blutgeld’ (ibid.) – eine Aussage die sich vollauf mit
den im weiteren angeführten Rechtsbeispielen deckt. Dieses
Zitat bedeutet also nicht in einem onthologischen Sinne,
dass «die Menschen prinzipiell frei [sind]» (ibid.), sondern
dass sie im Prinzip (außer in den genannten Rechtsbereichen)
bis zum Beweis des Gegenteils als Freie gelten.
2
ungen zur frühen Phase des islamischen Rechts, recensé par Christian Müller

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
© IF
Auch das zweite Beispiel zum «Prinzip der Freiheit»
belegt die von Schneider behauptete «prinzipielle oder
eigentliche Freiheit im islamischen Recht» nicht. In diesem
Zitat des Ìanafitischen Juristen Sara≈sî aus dem
5./11. Jahrhundert (S. 26) wird die bereits oben erwähnte
Problematik des Blutgeldes behandelt. Die Überlegungen
Sara≈sîs begründen, warum das Opfer einer Gewalttat vor
Gericht seine Freiheit beweisen musste, sobald der Täter
behauptete, es sei ein Sklave, obwohl Personen unbekannten
Status dem Anschein nach (Âæhir) frei waren. Sara≈sîs Be-
gründung bezieht sich, in einem Werk des uÒºl al-fiqh
durchaus angemessen, auf die hermeneutischen Grundlagen
dieser Rechtsnorm. Sie lautet folgendermaßen: «weil die
gerichtliche Feststellung (Úubºt) der Freiheit den
entsprechenden Zeitpunkt (li-l-Ìæl) [betrifft. Und] dies erfolgt
nicht aufgrund eines [textlichen] Hinweises zur Notwendigkeit
dessen, sondern aufgrund der Überlegung (bi-i©tibær) der für
alle Menschen [geltenden] Freiheitsannahme (aÒl al-Ìurriyya)
welche nicht die Dauerhaftigkeit [der Freiheit] erzwingt»
(«li-anna Úubºt al-hurriyya li-l-Ìæl laysa bi-dalîl mºÏib li-ƒælika
bal bi-i©tibær aÒl al-Ìurriyya li-awlæd Ædam wa-ƒælika læ yºÏibu
al-baqæ’»). Sara≈sî erläutert hier die juristischen Grundlagen
des Zwanges zum gerichtlichen Nachweis der Freiheit (Úubºt
al-Ìurriyya), weil diese eben nicht zwingend auf einem Beleg
in den Rechtsgrundlagen (dalîl) sondern auf der für alle
Menschen geltenden Grundannahme der Freiheit beruht.
Gerade weil diese Grundannahme jedoch keinen dauerhaften
Zustand zwingend belegt, muss die Freiheit jeweils bewiesen
werden.

Schneider hat den technischen Charakter der
Ausführungen Sara≈sîs offenbar nicht erkannt. Ihre
Übersetzung des obigen Zitats bleibt vage: «Denn das
Feststehen des [eigentlichen] Zustands der Freiheit ist kein
zwingender Hinweis [dafür, dass man frei ist], sondern nur
dafür, dass die Menschen ursprünglich frei sind, und [dieser
Zustand] muss nicht andauern» (S. 26). Die
Widersprüchlichkeit ihrer Interpretation spiegelt sich auch
in Punkt drei, S. 27, wonach «Sara≈sî die Freiheit als «al-
Ìurriya li-l-Ìæl» bezeichnet habe, welche kein Beweis für
die momentane Freiheit sei».

Nur unter Berücksichtigung des juristischen Charakters
der beiden Zitate von ⁄aÒÒæf und Sara≈sî ist die angeführte
Umkehrung der Freiheitsvermutung in den genannten vier
Rechtsbereichen sinnvoll; nur so läßt sich die Verbindung
zwischen der Notwendigkeit zur gerichtlichen Feststellung
der Freiheit und dem aÒl al-Ìurriyya erklären.  Schneiders
Annahme eines allgemeinen Prinzips der Freiheit im
islamischen Recht ist dagegen nicht belegt: Genau-
genommen argumentiert Sara≈sî sogar gegen eine
Grundthese ihres Buches, eines «Verbot des Freiheitsverlust
im islamischen Recht» (etwa S. 351): Weil auch ein Freier
diese Eigenschaft verlieren kann, muss, laut Sara≈sî, die
Feststellung seiner Freiheit zum Zeitpunkt des Vergehens
an ihm bewiesen werden. In diesem Zusammenhang wirkt
sich Schneiders explizite Ausklammerung der strafweisen
BCAI 18 – 2002 4
I 18 (2002) Schneider Irene : Kinderverkauf und Schuldknechtschaft. Untersuch
AO 2026 BCAI en ligne
Versklavung von Muslimen (S. 32) negativ aus. Diese war
jedoch niemals völlig ausgeschlossen (von ihr selbst
angeführt S. 27!). So entsteht jedoch der irreführende
Eindruck, dass aufgrund des Verbots von Kinderverkauf und
Schuldsklaverei im literarischen islamischen Recht die
Menschen im Prinzip frei waren und der Freiheitsverlust
verboten gewesen sei.

Verdeutlichen läßt sich damit auch, worauf das von
Schneider im Verlauf der Untersuchung mehrfach beklagte
Fehlen des Freiheitsprinzips an entsprechenden Stellen in
der Rechtsliteratur zurückzuführen ist: Dieser
Rechtsgrundsatz hat nicht die von Schneider beschriebene
Bedeutung. Sie selbst führt an, dass das Zugrundelegen
der Freiheit nicht generell ableitbar ist (S. 25, Anmerkung 9.)
Alle ihre Beobachtungen zur «Verschwommenheit des
Prinzips der Freiheit» (etwa S. 28) oder zum  «Widerspruch
zwischen dem allgemeinen Prinzip der Freiheit und der
Existenz von Sklaverei im Islam» (S. 24) beruhen auf dem
Missverständnis der beweisrechtlichen Maxime. Hier, und
nicht im Widerspruch zwischen «prinzipieller oder
eigentlicher Freiheit» und deren Verlust (S. 27), liegt das
Problem. Möglicherweise gibt es auf einer allgemein-
rechtsphilosophischen Ebene im islamischen Recht die
Tendenz, Unfreiheit einzuschränken oder zu mildern, aber
diese Einschränkung ist nicht ausschließlich mit dem Prinzip
vom «al-aÒl huwa al-Ìurriyya» im Beweisrecht begründet.

Schneiders zentraler Untersuchungsgegenstand sind
jedoch nicht die Position des literarisch überlieferten Rechts
zum Freiheitsverlust und Freiheitsbeweis (kurz skizziert
anhand des Schuld-, Kauf- und Pfandrechts sowie im
Familienrecht auf den Seiten 35-56), sondern die vielfältigen
und widersprüchlichen Überlieferungen aus der sogenannten
vorliterarischen Zeit, d.h. vor der Mitte des 2./8. Jahrhundert.
(S. 57ff.) Aus ÌadîÚ-geschichtlicher Perspektive ergibt sich
in der Tat eine reizvolle Ausgangsposition, da es sich hierbei
um Überlieferungen zu einem Rechtsgebiet handelt, auf
welchem etwa ab Mitte des 2./8. Jahrhunderts weitgehender
Konsens über das Verbot der Schuldsklaverei herrschte,
mithin kein großes Interesse mehr bestand, Traditionen zu
verfälschen. Unter den widersprüchlichen, auf den Propheten
zurückgeführten, Traditionen nimmt bei Schneider die Ana-
lyse des sogenannten «Fall Surraq», des vom Propheten
zum Verkauf freigegebenen Schuldners, breiten Raum ein.
Sie kommt zu dem Ergebnis, dass das Verbindungsglied
(«common link») der verschiedenen medinensischen
Versionen Zayd b. Aslam (st. 136/753-4) ist, welcher eine
nicht genauer bestimmbare ägyptische Version übernahm
und überarbeitete (S. 119f.). Hier ist nicht der Ort, die sich
hieran entspannende Methodendiskussion zwischen
Schneider und Motzki im Detail nachzuzeichnen. (1) Doch

(1) Harald Motzki, Der Prophet und die Schuldner. Eine  ÌadîÚ –
Untersuchung auf dem Prüfstand, in Der Islam 77 (2000), S. 1-83, und
Irene Schneider, Narrativität und Authentizität: Die Geschichte vom weisen
Propheten, dem dreisten Dieb und dem koranfesten Gläubiger, in Der
Islam 77 (2000), S. 84-115.
3
ungen zur frühen Phase des islamischen Rechts, recensé par Christian Müller

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IF
selbst wenn man nicht wie Motzki zu dem Ergebnis kommen
möchte, dass der Surraq-ÌadîÚ im Kern authentisch ist
(Prophet, 80), sondern, wie Schneider meint, tatsächlich
erst gegen Ende des 1. Jahrhunderts in Ägypten entstanden
ist und zu Beginn des 2. Jahrhunderts in anderen Zentren
der Rechtsgelehrsamkeit Eingang gefunden habe, wäre dann
ihre für die Rechtsentwicklung entscheidende Beobachtung
haltbar, es habe in Medina zur Zeit des Propheten eine
derartig harte Bestrafung des Schuldners nicht geben
können? (S. 132) (Knapp zwanzig Seiten vorher hatte sie
die Möglichkeit einer historischen Grundlage für die Surraq-
Geschichte, mithin den Verkauf des Schuldners durch den
Propheten, noch nicht ausschließen wollen, S. 115.) Sie
dehnt dieses Argument im Verlauf der Untersuchung weiter
aus, und möchte sogar jegliche Form der Personalexekution
für den Schuldner, d.h. auch die Schuldknechtschaft und
zwangsweise Abarbeitung der Schulden für den Higaz vor
Ende des 1. Jahrhunderts ausschließen. (198f. und 347,
wonach sich kein Hinweis auf die Bill igung von
Schuldknechtschaft im Higaz ergab). Ihr entscheidendes
Argument für den Ausschluss der Personalexekution ist die
sogenannte Gemeindeordnung von Medina, welche eine
härtere Bestrafung des Schuldners verbiete (Kinderverkauf
132, Narrativität, 109). Diese Einschätzung stützt sich
jedoch auf die strittige Interpretation eines einzigen Wortes,
mufraÌ (vollbeladen mit Schuld), dem etwa Serjeant mufraÏ
(«one turned Muslim among a people to whom he does not
belong», Serjeant, Sunna, S. 19) vorzieht, (2) eine
Interpretation, die sehr gut in den Kontext der
Gemeindeordnung paßt. Ein deutlicheres Verbot der
Schuldknechtschaft oder der Schuldsklaverei als das Gebot,
den mufraÌ (oder: mufraÏ) nicht im Stich zu lassen, wird
in der Gemeindeordnung jedenfalls nicht ausgesprochen.
Selbst wenn man Schneiders (und Watts) Interpretation folgt,
verbietet die wissenschaftliche Vorsicht, derar tig
weitreichende Schlußfolgerungen wie das Verbot der
Schuldknechtschaft einzig auf solch eine strittige
Textgrundlage zu stellen. Dies gilt insbesondere auch in
bezug auf die von Motzki zusammengetragenen Einwände
zur schuldrechtlichen Praxis des Propheten (Prophet und
Schuldner, S. 62ff.).

Im darauffolgenden Teil des Buches werden die
Rechtsauffassungen zu Freiheit und Freiheitsverlust
während der ersten beiden Jahrhunderte vorgestellt (S. 133-
245). Dieser Abschnitt bietet eine Fülle von
Einzelinformationen zu Traditionen und Überlieferern.  Hierbei
hat Schneider eine Aufteilung nach «Rechtsprovinzen» einer
inhaltlichen vorgezogen. Diese aus überlieferungs-
geschichtlichen Überlegungen getroffene Entscheidung
(S. 133) hat jedoch für den an rechtlichen Inhalten
interessierten Leser den Nachteil, dass eine Behandlung
der einzelnen Problemfelder erst in der inhaltlichen Synopse
(S. 245-261) und damit nur aufgrund der von der Verfasserin
bereits getroffenen Schlussfolgerungen möglich ist. Zur
Vertiefung der Argumentation ist er auf ein Nachschlagen
BCAI 18 – 2002 4
 18 (2002) Schneider Irene : Kinderverkauf und Schuldknechtschaft. Untersuch
AO 2026 BCAI en ligne
der im Anhang übersichtlich dargestellten Traditionen sowie
auf den Rückgriff auf die vorher unter überlieferungs-
technischen Gesichtspunkten abgehandelten Rechtspo-
sitionen angewiesen. Aus der überlieferungsgeschichtlichen
Perspektive der Arbeit erklärt sich auch die Redundanz, mit
der dieselben Traditionen an verschiedenen Stellen
abgehandelt werden. Dies alles wäre kein Problem, wenn
man sich auf die inhaltliche Interpretation der Traditionen
verlassen könnte. Allerdings ist dies nicht immer der Fall.
Ich möchte hier nur einen Punkt herausgreifen, der mir aus
rechtlicher Perspektive anzweifelbar erscheint: die von
Verfasserin als Selbstdedition, Selbstdedition, Selbstdedition, Selbstdedition, Selbstdedition, d.h. als die selbstgewählte
Aufgabe des Freienstatus, interpretierte Textpassage
«aqarra annahu ©abd/ aqarra bi-l-©ubºdiyya» etc.

Schneider faßt die Selbstdedition als «Fälle, in denen
sich eine Person freiwillig einer anderen unterstellt und zum
Schuldknecht oder Pfand wird» (S. 247). Warum sie hierbei
von der Selbstaufgabe, das heißt dem VerlustVerlustVerlustVerlustVerlust der Freiheit,
und nicht – wie die zivilrechtliche Bedeutung – von der
«Anerkennung» (eines bestehenden Zustandes) ausgeht,
sollte angesichts der weitreichenden Konsequenzen für die
Rechts- und Sozialgeschichte genau begründet werden. Im
literarisch fixierten islamischen Recht bedeutet  «aqarra
annahu ©abd» eindeutig, dass eine Person «anerkennt,
Sklave zu sein». Dies ist ein prozeßrechtlicher Vorgang –
als solcher auch von Schneider gesehen (S. 177) – welcher
im Prinzip nichts darüber aussagt, ob diesem Anerkenntnis
ein bestehender Zustand oder eine Veränderung zugrunde
liegt.

Worauf stützt die Verfasserin ihre Interpretation der
Aussage «aqarra annahu ©abd» als SelbstaufgabeSelbstaufgabeSelbstaufgabeSelbstaufgabeSelbstaufgabe der
Freiheit? Schneider sieht in drei Überlieferungen (MED 1,
MED 2, MED 3) den Beleg für «Selbstverkauf und
Anerkenntnis des Sklavenstatus gegen die eigene Person»
(S. 175), so dass sie ab S. 177 das Selbstanerkenntnis als
Sklave (Selbstdedition) mit dem Selbstverkauf gleichsetzt.
Diese Interpretation ist anzuzweifeln. Bei einem genaueren
Blick auf die drei Überlieferungen (Übs. S. 383), wird in
MED 1 ein Verkäufer genannt, welcher mit dem Abhacken
der Hand bestraft werden soll – von einem Selbstverkauf ist
nicht die Rede.  In MED 2 und MED 3 hatte sich der Mann
selbst verkauft und der Kalif ©Umar hatte entschieden, dass
er deshalb Sklave sein solle. Allerdings findet sich nur in
MED 2 die entsprechende Formulierung des Selbst-
anerkentnisses  «aqarra annahu ©abd»: ©Umar habe seine
Entscheidung- dass er nach dem Selbstverkauf tatsächlich
Sklave sei- damit verglichen, «als sei dies ein Anerkenntnis
seines Sklavenstandes gewesen» (yakænu ©abdan ka-mæ
aqarra bi-l-©ubºdiyya ©alæ nafsi-hi). Hieraus eine Gleichsetzung
des Selbstanerkenntnisses als Sklave mit dem Selbstverkauf
zu ziehen, läßt sich im Text nicht belegen: das «ka-mæ»

(2) Für Schneider ist «mufraÏ» hingegen «jemand der ermordet in der
Wüste aufgefunden wird», S. 132, Anm. 173.
4
ungen zur frühen Phase des islamischen Rechts, recensé par Christian Müller

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IF
dient dem qualitativen Vergleich, nicht der Gleichsetzung.
Der Selbstverkauf wird keineswegs als Selbstdedition
bezeichnet, sondern die Rechtsfolgen werden in diesem Fall
gleichgesetzt: Die Rechtsfolge des Selbstverkaufs ist nach
dieser Entscheidung ©Umars der Sklavenstatus, und zwar
weil der Verkauf so bewertet wird, als habe der sich
Verkaufende damit den Sklavenstand gegen sich anerkannt.
Dieser Vergleich von Selbstverkauf und Selbstanerkenntnis
des Sklavenstatus wirft eine Reihe rechtlicher Fragen auf,
welche anhand der vorliegenden Informationen nicht geklärt
werden können. So müsste etwa genauer untersucht werden,
ob zum Zeitpunkt des Entstehens dieser Tradition der
Selbstverkauf noch möglich war oder nicht. Offenbar gab es
hierzu in späterer Zeit unterschiedliche Auffassungen, da
die Überlieferer verschiedene Versionen anbieten. Eine
Variante ging von der Gültigkeit des Selbstverkaufs aus, die
andere wollte den erzielten Kaufpreis als gottgefällige Stiftung
verwendet wissen. In dieser Überlieferung MED 2 (Übs.
S. 383) wird also die Rechtsfolge des Selbstverkaufs mit
der einer einseitigen Anerkennung des Sklavenzustandes
verglichen – und zwar ungeachtet dessen, ob der sich selbst
Verkaufende Nutznießer des erzielten Kaufpreises ist oder
nicht. Schneiders Einschätzung ist sicherlich richtig, dass
nach dieser Tradition ©Umar den Freiheitsverlust gebilligt
hatte, und daran ändert auch die Tatsache nichts, dass
abweichende Überlieferungen zu der Frage bekannt sind, ob
der Kaufpreis als Almosen gespendet werden müsse oder
bei dem sich Verkaufenden verbleiben könne. Allerdings
wird in der Überlieferung MED 2 der  Selbstverkauf
keineswegs als Selbstdedition bezeichnet, sondern die
Rechtsfolgen beider Vorgänge werden gleichgesetzt: «er ist
Sklave».

Auch ein weiteres Beispiel Schneiders, in dem die
«Selbstdedition» aufgrund materieller Vorteile erfolgt sei,
kann bei näherer Betrachtung nicht überzeugen. Die auf
Ía©far al-∑ædiq zurückgeführte Tradition MED13 (S. 387f.)
lässt in einem Fall, in dem ein Mann gegen die eigene Person
den Sklavenstatus anerkannt hatte,  zwei Möglichkeiten zu:
Entweder gilt das Anerkenntnis («nimm ihn entsprechend
dem was er sagt») und der Betreffende wird/bleibt Sklave
oder «[der Betreffende] muss das Geld zurückzahlen» –
und bleibt frei. Die Interpretation dieser kurzen Tradition
durch Schneider, dass in diesem Fall die Person, die den
Sklavenstand anerkannt habe, Empfänger des Geldes sei
und «für [die] Selbstdedition Geld erhalten habe», S. 248,
ist nicht schlüssig. Klar ist sicherlich, dass die Anerkennung
des Sklavenstatus im Rahmen eines Verkaufes stattfand,
da ohne diesen Vorgang kein Geld zurückzuzahlen wäre.
Ein Sklave konnte sich jedoch nicht selbst verkaufen,
sondern hatte einen Herren, an den im gegebenen Fall der
Kaufpreis ging (davon unberührt ist, dass ein falscher Sklave
den Kaufpreis zurückzahlen musste, falls der Verkäufer nicht
mehr greifbar war, s.o.). Hätte sich jedoch ein Freier selbst
verkauft (so diese Möglichkeit überhaupt rechtmäßig war),
wäre der Zustand seiner Freiheit beim Verkauf bekannt
BCAI 18 – 2002 4
 18 (2002) Schneider Irene : Kinderverkauf und Schuldknechtschaft. Untersuchu
AO 2026 BCAI en ligne
gewesen und dieser hätte unter Berufung auf diese Tatsache
nicht mehr rückgängig gemacht werden können. Es muss
sich in diesem Fall also, wie auch in der Überlieferung
MED 2, um den Verkauf eines angeblichen Sklaven durch
einen Dritten als Verkäufer gehandelt haben. Deshalb bleiben
auch Schneiders Interpretation, etwa von einem Vorschuss
und der im Gegenzug zu leistenden Arbeit (S. 316),
Spekulation auf der Basis, hier habe eine Selbstdedition
vorgelegen, und der verfehlte Versuch, diesem angeblichen
Rechtsgeschäft inhaltliche Bedeutung zu geben. Die übrigen
von Schneider angeführten Beispiele zur «Selbstdedition»
stellen keine Verbindung zum «Selbstverkauf» her (MED 1
und 3, KU 5, 6, 8 und BA 3).

Schneider verbindet ihr Konzept der «Selbstdedition»
auch mit der Schuldknechtschaft, d.h. der zwangsweisen
Abarbeitung der Schulden im Dienste des Gläubigers (S. 234
und S. 248). Dies geschieht anhand der Überlieferung BA 3.
In ihrer Analyse dieses Falles geht sie vom ihrem Konzept
der Selbstdedition (als Selbstaufgabe der Freiheit) aus
(S. 233 «Dies zeigt, dass ihm [Rabî©a] die Selbstdedition
bekannt ist»). Nun zeigt die Überlieferung BA 3 genau
genommen das Gegenteil, nämlich die Unmöglichkeit, sich
selbst rechtskräftig als Sklave anzuerkennen sobald die
Freiheit (durch Zeugen) bewiesen wird: Nach dieser
ibæ∂itischen Überlieferung wird ein Mann, der bei seinem
Verkauf auf dem Sklavenmarkt vom Käufer gefragt wird,
ob er Sklave sei, und dies bejaht hat, nicht Eigentum des
«Mannes» (læ yamlikuhu al-raÏul) (S. 393), wenn sich
später herausstellte, dass er Freier ist. Wenn in diesem Fall
der Käufer sein Geld nicht mehr vom Verkäufer
zurückerhalten konnte, hatte er einen schuldrechtlichen
Anspruch gegenüber dem «Gekauften», welcher jedoch
nicht sein Sklave wurde, und konnte ihn deshalb zur
Zwangsarbeit heranziehen (yastas©îhi) (ibid.).  Die
Begründung für die Schuldknechtschaft ist implizit, dass
der geprellte Käufer den Kaufpreis nicht mehr erhält, nicht
jedoch, dass der Verkaufte unfrei ist beziehungsweise den
eigenen Sklavenstatus anerkannt hatte (Schneiders
«Selbstdedition»)  – es handelt sich um einen rein
schuldrechtlichen Anspruch. Nur unter der Bedingung, dass
der Verkäufer nicht mehr habhaft zu machen ist, muss der
«Verkaufte» den Kaufpreis abarbeiten, dies hat nichts mit
einer vorherigen «Selbstdedition» zu tun. Der Verkauf des
angeblichen Sklaven ist ungültig – sonst hätte der Käufer
ihn anschließend besessen – weil die Voraussetzung hierfür,
die Unfreiheit, trotz der Anerkennung durch den
«Verkauften» rechtlich nicht gegeben war. Der Status des
«Verkauften» wird beschrieben als jemand, der zwar
anerkannt hatte, Sklave zu sein, jedoch Freier ist: ka’annahu
aqarra bi-l-©ubºdiyya wa huwa raÏul Ìurr, S. 393. Die von
Schneider, S. 233, zitierte Entscheidung Ωaybænîs zur
Nichtigkeit eines derartigen Verkaufs steht hierzu nicht im
Widerspruch, da in beiden Fällen der «Verkaufte» frei bleibt.
Hinweise auf einen eigenständigen rechtlichen Vorgang der
«Selbstdedition» bieten diese Fälle nicht.
5
ngen zur frühen Phase des islamischen Rechts, recensé par Christian Müller

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IFA
Anhand dieser Beispiele folgt, dass die einseitige
Anerkennung des Sklavenstatus in der Öffentlichkeit, d.h.
wohl auch vor Zeugen, nicht ausreichte, den Rechtsstatus
des Freien zu ändern! In diesem Sinne ist dann vermutlich
auch die Antwort des ©A†æ’ (st. 114) zu verstehen, welcher
auf die Frage nach den Folgen eines derartigen einseitigen
Anerkenntnisses als Sklave (aqarra annahu ©abd) gesagt
hatte «der Freie ist kein Sklave» (S. 167). Damit forderte
er nicht die «Aufhebung des Sklavenstatus», wie Schnei-
der meint, sondern bestreitet die konstitutive Wirkung dieses
einseitigen Anerkenntnisses – die Beweise, aus einem
Freien einen Sklaven zu machen, hatten nicht ausgereicht.
Auch die von Schneider behauptete «Billigung der
Selbstdedition durch ©Alî» (S. 270, KU 5) ist in Wirklichkeit
nur die Bestätigung der Rechtsgültigkeit eines derartigen
Anerkenntnisses, nicht jedoch die Aufgabe des Status als
Freier: wie Ibn ÎaÏar erläutert, muss es sich hierbei um
eine Situation handeln, in der der Status der betreffenden
Person nicht eindeutig definiert ist (S. 270).

Nun sieht Schneider, S. 65, die Selbstdedition als einen
Bereich des materiellen Rechts, welcher später weitgehend
in Vergessenheit geriet. Abgesehen von der Fragwürdigkeit
ihrer Interpretation des Begriffes, müsste sich zwischen den
jüngsten von ihr gesammelten Belegen aus der zweiten
Hälfte des 2./8. Jahrhunderts und dem nur wenig später
einsetzenden «literarischen Recht», wo derselbe Satz
«aqarra annahu ©abd» rein prozessrechtlich als
Anerkenntnis des Sklavenstandes verstanden wurde, ein
grundlegender Wandel vollzogen haben. Hierfür finden sich
keine Belege. Die angeführten Traditionen belegen nur, dass
es widersprüchliche Rechtsauffassungen gab bezüglich
eines anschließend durch Zeugenaussagen widerlegten
Selbstanerkenntnisses als Sklave – eine in rechtshisto-
rischer Sicht durchaus wichtige Erkenntnis.

Ein weiterer fragwürdiger Punkt scheint mir die
Einschätzung zu sein, daß nach einer Rechtsauskunft des
Ibn Ωubruma (st. 144) Ehefrauen wie anvertrautes Gut, also
wie Deposita behandelt werden müßten (S. 221), woraus
«Ibn Ωubruma [schließe], dass sie nicht weiterverkauft
werden dürfen. Diese Argumentation stellt die Frauen auf
eine Stufe mit Sachwerten, [...]»(S. 222). In der inhaltlichen
Synopse zum Freiheitsverlust in der vorliterarischen
Rechtsposition (S. 245-262) wird auf S. 255 weitergehend
behauptet, die Gleichsetzung der Ehefrau mit anvertrautem
Gut, einer Sache, durch Ibn Ωubruma, sei eine, wenngleich
nicht durchgängige Tendenz im vorliterarischen Recht
gewesen. Worauf beruht nun diese Gleichsetzung? In der
zitierten Rechtsauskunft des Ibn Ωubruma findet sich der
Begriff «amæna» (Schutzgarantie), unter der die [Ehe]frau
stehe, weshalb der Mann, der sie verkaufe eben nicht mit
Handabhacken, – der Strafe für Diebe – bestraft werde
(S. 392). Nun bezeichnet in der Tat der Begriff amæna nach
dem Vertrags- und Sachenrecht das treuhänderische
Verhältnis zu einer deponierten Sache – darüberhinaus auch
unentgeldlich entliehene oder im Rahmen einer Kredit-
BCAI 18 – 2002 4
 18 (2002) Schneider Irene : Kinderverkauf und Schuldknechtschaft. Untersuch
O 2026 BCAI en ligne
partnerschaft überlassene Sachwerte. In diesem Sinne
könnte man die Ehefrau also durchaus als anvertraute Sache
verstehen. Aber diese Begriffsdefinition stammt aus der
literarischen Phase des islamischen Rechts.  Ihre
Verwendung zur Erklärung eines früheren, noch dazu als
konträr angenommenen, Rechtszustandes, verletzt eine
wesentliche Grundannahme der Untersuchung: die
Eigenständigkeit des vor-literarischen Rechts. Aber können
wir wirklich davon ausgehen, daß sich Ibn Ωubrumas
Interpretation des ProphetenÌadîÚ zur unter amæna
stehenden Ehefrau in der ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts
bereits auf die juristische Definition von amæna als
anvertrauter Sache bezog? Oder besteht nicht vielmehr die
Wahrscheinlichkeit, daß er amæna noch in einem weiter-
gefaßten, allgemeinen Sinne verstand, so wie er sich etwa
in Koran 33, Vers 72, findet. Die Tatsache, daß genannter
ÌadîÚ in späterer Zeit nicht mehr für die juristische
Rechtsstellung der Ehefrau herangezogen wurde, könnte
durchaus darauf beruhen, daß amæna nunmehr im Recht
(nicht in der Religion) ausschließlich das anvertraute Gut
bezeichnete – was Ehefrauen ausschloß. Damit hätte sich
aber nicht, wie Schneider meint, die Rechtsposition der
Ehefrau, sondern die juristische Argumentation gewandelt.
Dies erscheint auch deshalb plausibel, die angebliche
Definition der «Ehefrau als anvertraute Sache» durch Ibn
Ωubruma keineswegs als durchgängigen Tendenz erscheint
(vgl. S. 255).  Die sich aus diesem Beispiel ergebenende
Frage zum Verhältnis von religiöser und juristischer ÌadîÚ-
Interpretation könnte entscheidend für das Verständnis vieler
frühen Textzeugnisse sein.

Angesichts dieser Beobachtungen sind Schneiders
Schlussfolgerungen zum Unterschied zwischen vor-
literarischem und literarischem Recht nochmals von Fall zu
Fall gründlich zu überdenken. Leider haben die einzelnen
kritisierten Aussagen weitreichende Auswirkungen auf die
Gesamtergebnisse der Untersuchung, so dass die wichtige
geleistete Arbeit beim Sammeln und Klassifizieren teilweise
widersprüchlicher Traditionen als Anzeichen einer
kontroversen Rechtsdiskussion vor der später einhelligen
Rechtsauffassung in den Hintergrund treten. Der
Beantwortung der grundsätzlichen Frage, ob sich die
«vorliterarische» Rechtsposition innerhalb des kasuistisch
organisierten islamischen Rechts anhand verstreuter und
teilweise verkürzter Einzelüberlieferungen heute überhaupt
noch rekonstruieren lässt, sind wir mit der vorliegenden
Untersuchung ein Stück nähergekommen: Es bleibt
Schneiders Verdienst, die Diskussion in diese Richtung
angestoßen und mit Quellenmaterial versorgt zu haben.

Christian Müller
CNRS-IRHT – Paris
6
ungen zur frühen Phase des islamischen Rechts, recensé par Christian Müller

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



