
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFA
Rubin Uri (ed.), The Life of Muhammad, vol. 4 de The Formation of the Classical Islamic World [A.-L. de Prémare]

Rubin Uri (ed.), The Life of Muhammad,
vol. 4 de The Formation of the Classical
Islamic World.

(General Editor Lawrence I. Conrad), Aldershot –
Brookfield USA – Singapore – Sydney, Ashgate,
1998 (Variorum). XLVI + 410 p.
Motzki Harald (ed.), The Biography of Muhammad. The Issue of the Sources, vol. 32 de Islamic History and Civilization [A.-L. de Prémare]

Motzki Harald (ed.), The Biography of
Muhammad. The Issue of the Sources,
vol. 32 de Islamic History and Civilization.

(ed. Wadad Kadi), Brill, Leiden – Boston – Köln,
2000. XVI + 330 p.

Il ne faut pas s’attendre, au vu du titre de chacun de
ces deux ouvrages, à des biographies composées et unifiées
de type classique: le genre et les prétentions en apparaissent
aujourd’hui dépassés. Dans l’un et l’autre cas, il s’agit d’une
collection d’articles de recherche sur le thème proposé par
le titre, chaque article traitant d’un point particulier et li-
mité.  La dominante générale  en est constituée par les
questions de méthode. Sous un titre général à peu près
identique, le premier réédite ou traduit en anglais des études
parues au cours du XXe siècle; le second édite pour la pre-
mière fois les actes d’un colloque qui s’est tenu à Nimègue
en 1997. Les articles sélectionnés par U. Rubin se situent
dans l’optique de l’écriture d’une «vie de Muhammad» pro-
prement dite, fût-ce dans une optique critique; quant au
colloque de Nimègue, centré sur le problème des sources,
il se présente, à travers la plupart de ses contributions,
dans le cadre d’une critique radicale de l’écriture biographi-
que traditionnelle et moderne en ce qui concerne
MuÌammad et les débuts de l’islam, et dans la perspective
d’une recherche de voies nouvelles.

LA SÉLECTION D’U. RUBIN

U. Rubin est de l’Université de Tel Aviv. Les dates de
parution des articles sélectionnés dans son ouvrage s’éta-
gent de 1920, pour le plus ancien, à 1995, pour le plus
récent.  L’éditeur les a classés en quatre sous-ensembles,
classement qui semble relever de la simple commodité édi-
toriale: 1. Les auteurs de la biographie de MuÌammad (trois
articles). – 2. Événements  de la vie de MuÌammad (huit
articles). – 3. Le MuÌammad idéalisé (trois articles). –
4. MuÌammad  et les apologies chrétiennes (un article).

La sélection est précédée d’une introduction substan-
tielle de l’éditeur. Celui-ci y présente synthétiquement les
tendances de la recherche contemporaine en la matière. Il
les résume en deux orientations principales: a) celle qui
vise à reconstruire la vie de MuÌammad historique; cette
orientation est représentée surtout par les monographies
biographiques; la plus représentative en est celle, en deux
parties, de W.M. Watt, Muhammad at Mecca (Oxford, 1953)
et Muhammad at Medina (Oxford, 1956); b) celle qui a
BCAI 18 – 2002
8 (2002) Motzki Harald (ed.) : The Biography of Muhammad. The Issue of th

O 2026 BCAI en ligne
pour objectif d’examiner l’image idéalisée de MuÌammad;
U. Rubin se situe lui-même, avec son propre ouvrage The
Eye of the Beholder (Princeton, 1995), dans cette seconde
ligne, après The Sectarian Milieu (Oxford, 1978) de John
Wansbrough. Les auteurs arabes contemporains qui, comme
M.H. Haykal, ont écrit sur la vie de MuÌammad, sont situés
dans la première ligne, mais U. Rubin en souligne la ten-
dance apologétique dominante. La suite de son introduction
est une présentation synthétique de la structure de la Sîra,
des différents matériaux qui sont à la base de sa composi-
tion, des rapports entre la Sîra et le ÎadîÚ et entre la Sîra et
le Coran.

La première étude rééditée est celle, bien connue, de
Martin Hinds, de l’Université de Cambridge, «“Maghâzî” and
“Sîra” in Early Islamic Scholarship», parue  initialement
dans les actes du colloque de Strasbourg d’octobre 1980
sur La vie du prophète Mahomet (T. Fahd éd., Paris, PUF,
1983). L’intervention de M. Hinds, dont celui-ci avait repris
plus succinctement les éléments en 1985 dans son article
al-Mafiæzî (EI V, p. 1 151 sq.) avait déjà été rééditée parmi
les études historiques diverses dont il avait été l’auteur et
qui avaient été regroupées après son décès par J. Bacharach
et alii, dans Martin Hinds, Studies in Early Islamic History
(Princeton, 1996; 7, p. 188-198).

Les deux études qui suivent concernent les problè-
mes de transmission tels qu’ils peuvent apparaître à travers
le système des isnæds. Dans un article paru à Oxford dans
le BSOAS  en 1959, J.M.B. Jones, de Londres, reconsidé-
rait l’accusation de «plagiat» portée autrefois par
Wellhausen à l’encontre de Wæqidî: selon Wellhausen,
Wæqidî aurait supprimé toute référence à Ibn IsÌæq et se
serait contenté  d’un vague «on dit / ils ont dit» (qælº)
avant de plagier sur la Sîra l’épisode du songe prémonitoire
de ©Ætiqa qui prélude  aux récits sur la bataille de Badr.
Selon J.M.B. Jones, on ne peut pas parler de plagiat, mais
simplement du fait que chacun des deux auteurs peut avoir
puisé dans un matériel commun déjà plus ou moins forma-
lisé durant le IIe / VIIIe siècle. De fait, l’application de la notion
de «plagiat» appliquée à Wæqidî et à d’autres semble plu-
tôt anachronique étant donné le mode de transmission des
traditions islamiques et le type d’écriture des ouvrages  qui
les ont compilées.

L’étude de Michael Lecker est plus récente (JNES 54,
1995). Elle avait déjà été rééditée dans l’ouvrage de
Variorum de l’auteur, Jews and Arabs in Pre- and Early
Islamic Arabia (Ashgate, 1998, chap. VII). Elle est intitulée
«Wâqidi’s Account on the Status of the Jews of Medina: a
Study of a Combined Report». Spécialiste de l’histoire de
la Médine d’avant et du début de l’islam, l’auteur y examine
un point particulier du récit de Wæqidî sur l’assassinat du
leader juif Ka©b b. al-A‡raf. Il met en évidence la technique
de transmission souvent pratiquée par Wæqidî – et par
d’autres, dont Ibn IsÌæq –, et qu’il appelle celle du «récit
combiné»: harmonisation de données traditionnelles, que
l’on met sous le label d’isnæds collectifs, ceux-ci étant
33
e Sources. Vol. 32 de Islamic History and Civilization, recensé par A.-L. de Prémare

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFA
eux-mêmes une combinaison d’isnæds effectuée à partir de
chaînes initialement indépendantes. Le résultat en est la
distorsion de certaines des informations par rapport à leur
stade initial. Dans le récit choisi pour exemple, les juifs qui,
à Médine, étaient  présentés par des informations antérieu-
res – dont l’auteur a retrouvé la trace ailleurs avec leurs
isnæds particuliers – comme un élément économiquement,
politiquement et militairement  dominant, s’y trouvent ra-
menés, par le «récit combiné» de Wæqidî, à de simples
clients des clans arabes non juifs. L’auteur remarque enfin
que la pratique des isnæds collectifs combinés en un seul
était déjà plus que suspecte à un traditioniste averti comme
Ibn Îanbal.

La quatrième étude est celle de Lawrence I. Conrad,
«Abraha and Muhammad…» (BSOAS 50, 1987). Le pro-
blème abordé était celui de la date de la naissance de
MuÌammad, d’une part, et de la date du début de sa car-
rière prophétique, d’autre part, en relation avec l’expédition
d’Abraha et l’année dite «de l’Éléphant». Muhammad serait
né durant «l’année de l’Éléphant», c’est-à-dire  en 570, dit-
on, et il aurait reçu sa mission à l’âge de 40 ans, c’est-à-dire
en 610, dit-on encore. L’auteur mettait en évidence plusieurs
éléments qui contredisent cette version reçue. Tout d’abord,
ce qui est connu des expéditions et du règne d’Abraha par
les sources épigraphiques et les sources littéraires grecques
nous reporte, pour une éventuelle expédition qu’il aurait
dirigée contre La Mecque, à des dates plus anciennes d’une
vingtaine d’années. D’autre part, les sources islamiques sont
elles-mêmes très loin de l’unanimité  à propos de la date de
naissance de MuÌammad: outre la version reçue de
«l’année de l’éléphant», la datation varie, selon les auteurs,
de 15 à 70 ans après cette même année. Enfin, l’âge de 40
ans qui est donné à MuÌammad  pour le temps de son
«envoi en mission» fait partie des topoi de la littérature du
Proche-Orient sur le nombre 40. En l’occurrence, les «40
ans» de MuÌammad  veulent signifier que l’envoi en mis-
sion survint au moment où il avait atteint son parfait
achèvement physique et mental. Nous ne sommes donc
pas dans l’ordre documentaire d’une chronologie biogra-
phique, mais dans l’ordre symbolique des topoi littéraires.
Notons que ce type d’observation a été fait depuis long-
temps à propos des nombres dans les compositions
littéraires anciennes, religieuses  ou profanes.

La cinquième étude est celle de M.J. Kister intitulée
«The Sons of Khadîja» (JSAI 16, 1993). L’auteur y traitait
des deux époux successifs de ⁄adîÏa avant son mariage
avec MuÌammad, des enfants qu’elle aurait eus de ces
premiers mariages, de son âge lors de son mariage avec
MuÌammad, des fils et des filles issus de ce troisième ma-
riage tels qu’énumérés et dénommés par les traditions
diverses. M.J. Kister nous a habitués à cette sorte de feu
d’artifice que constituent toujours ses enquêtes dans les
textes islamiques anciens, édités ou inédits. L’article pré-
senté ici est un modèle du genre. L’enquête aboutit à un
florilège de contradictions, inattendues pour qui se borne-
BCAI 18 – 2002 3
8 (2002) Motzki Harald (ed.) : The Biography of Muhammad. The Issue of the

O 2026 BCAI en ligne
rait à lire la biographie de MuÌammad à partir de la Sîra
d’Ibn Hi‡æm, notamment pour ce qui concerne la période
dite «mecquoise». Même si nous passons sur ces contra-
dictions et cherchons à tirer de ces informations au moins
des indices de ce que pouvait être la société mecquoise
avant l’islam, le résultat de l’enquête sur les deux premiers
mariages de ⁄adîÏa se limite à un constat d’incertitude, où
une chose et son contraire peuvent être également plausi-
bles. La surprise est encore plus grande à propos des enfants
de ⁄adîÏa et de MuÌammad. Outre la liste de leurs filles qui
est bien connue, nous apprenons que, d’après des tradi-
tions que l’on trouve chez des transmetteurs ou des auteurs
traditionnels connus et bien répertoriés, MuÌammad et
⁄adîÏa ont pu avoir, selon les cas, un, deux, trois ou quatre
garçons; que l’un ou l’autre d’entre eux a pu porter un nom
païen comme ©Abd Manæf, que le petit Ibræhîm a pu être
soit le fils de Maria la Copte, soit celui de ⁄adîÏa elle-même,
etc. Inévitablement, le lien explicatif est plus d’une fois éta-
bli avec la sourate 108 (al-KawÚar), ou avec les périodes
d’avant ou d’après la Íæhiliyya, d’avant ou d’après l’envoi
en mission. De telles constatations appellent, de fait, la mise
en question radicale de la fiabilité «historique» des sour-
ces en matière biographique, notamment pour la période
obscure dite mecquoise.

Le cinquième chapitre de la sélection éditée par
U. Rubin est la traduction anglaise d’une brève étude en
allemand de Miklos Muranyi, de l’Université de Bonn (JSAI
8, 1986), et intitulée  «The First Muslims in Mecca: a So-
cial Basis for a New Religion?». Le point de départ en est
constitué par deux passages coraniques (9, 100 et 56,
10) où il est question des sæbiqºn, les «prédécesseurs»:
ce terme désignerait, dans les deux passages,  ceux qui
furent les premiers  à adhérer au message de MuÌammad.
Cette étude était donc, sur le point particulier des sæbiqºn,
un essai de reconstruction de l’histoire des débuts de la
carrière prophétique de MuÌammad, Coran à l’appui.
À partir des traditions  biographiques et exégétiques ulté-
rieures, M. Muranyi situait les sæbiqºn à La Mecque; il
tentait de déterminer quel en était le milieu social. Il y voyait
un milieu de gens de rang mineur, les ∂u©afæ’ («faibles»),
c’est-à-dire ceux dont la situation sociale n’avait pas d’im-
portance dans une cité commerçante où les grandes
familles étaient, elles, opposées à la prédication de
MuÌammad. Dans ce cadre, M. Muranyi donnait beaucoup
d’importance à «la maison d’al-Arqam»: durant six ans,
selon les traditions issues d’Ibn Sa©d, le petit groupe de
ces premiers adeptes se serait retrouvé quasi clandestine-
ment  autour de son prophète dans cette maison mise à sa
disposition par l’un d’entre eux.

À la suite de W.M. Watt, on peut cependant  constater
qu’une autre ligne de traditions, celle d’Ibn IsÌæq, est tota-
lement muette sur «la maison d’al-Arqam». Par ailleurs,
W.M. Watt, analysant  les listes qui sont fournies des pre-
miers adhérents à l’islam, estimait de son côté que, dans
ce groupe, les «hommes détachés de tout clan», qui
4
 Sources. Vol. 32 de Islamic History and Civilization, recensé par A.-L. de Prémare

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IFA
pourraient correspondre aux ∂u©afæ’ sur lesquels insiste
M. Muranyi, «étaient relativement peu nombreux».
Correspondent-ils réellement aux sæbiqºn évoqués par les
deux passages coraniques invoqués par M. Muranyi? On
ne le saura jamais car ces deux petits textes ne disent rien
de ce genre. Ceux-ci sont d’ailleurs explicables bien
autrement.

Les chapitres 7 et 8 de l’ouvrage édité par U. Rubin
sont la réimpression de deux études devenues classiques:
analyses textuelles concernant des traditions relatives à
l’installation de MuÌammad à YaÚrib. Il s’agit de «The Mee-
tings at al-‘Aqaba» de Gertrud Mélamède (Le monde
oriental, Uppsala, 1934), et de «The Sunnah Jâmi’ah…»
de R.B. Serjeant (BSOAS 41, 1978).

L’analyse de G. Mélamède s’appliquait aux nombreux
récits sur la ou les rencontres de MuÌammad avec des repré-
sentants des tribus arabes de Médine préludant à son
installation dans le secteur. L’analyse se concluait sur un
paragraphe où l’auteur, s’interrogeant sur ce qui avait amené
à la création des légendes autour des événements de ©Aqaba,
en particulier la mention de deux rencontres et non d’une
seule, y voyait principalement, à la suite de Goldziher et
d’Horovitz, le souci de calquer, au moins formellement, cer-
tains éléments de la vie de MuÌammad sur des éléments
de la vie de Moïse et de Jésus qui pourraient en être la
source lointaine, peut-être  à partir d’ouvrages apocryphes.

Quant aux documents présentés en une sorte d’édi-
tion critique, traduits, annotés et commentés par R.B.
Serjeant, ils ne sont pas de même nature que les textes sur
©Aqaba. Il s’agit de ces pactes qui furent établis entre
MuÌammad  et les différents clans de YaÚrib, et qui furent
regroupés en un seul ensemble dans ce que l’on a appelé
improprement «la Constitution de Médine». L’étude de R.B.
Serjeant est devenue classique. Elle intervenait au bout d’une
longue suite d’études antérieures qui avaient abordé les
problèmes relatifs à ce texte: authenticité et unité de l’en-
semble, ou, au contraire, caractère douteux, disparate ou
recomposé de ses éléments; problèmes d’interprétation;
limites des tentatives d’harmonisation avec la littérature
parallèle des Mafiæzî; questions qui se posent à propos de
l’identité des clans juifs qui figurent respectivement dans
les documents de YaÚrib et dans la littérature des Mafiæzî,
etc. Rappelons enfin que si l’authenticité des documents
de YaÚrib est assez largement admise, elle ne l’est cepen-
dant pas de façon unanime.

L’étude suivante, de J.M.B. Jones, parue dans le
BSOAS 19, 1957, abordait le thème des expéditions de
MuÌammad  et de ses compagnons sous l’angle de la chro-
nologie. L’auteur y présentait tout d’abord un tableau mettant
en regard, d’un côté, la date fournie par Wæqidî pour cha-
que expédition, et, de l’autre côté, les dates qui figurent
respectivement dans les autres ouvrages ou traditions
historiographiques, et qui sont assez souvent discordan-
tes. Cela ne signifie pas forcément que les dates ou les
informations fournies par Wæqidî soient, en fait, plus sûres
BCAI 18 – 2002 3
 18 (2002) Motzki Harald (ed.) : The Biography of Muhammad. The Issue of the
O 2026 BCAI en ligne
à tout coup que celles qui sont fournies par les autres auteurs
à partir de traditions ou de reconstructions personnelles
différentes. Mais leur caractère systématique chez Wæqidî
en fait un élément de référence commode dans une vue
comparative, et, surtout, cette systématisation représente
littérairement une étape importante dans le développement
de la structure chronologique de la biographie du prophète
de l’islam.

Deux études particulières (chap. 10 et 11) sur les évé-
nements de Îudaybiyya font suite à cette vue d’ensemble
sur la chronologie des Mafiæzî. Les négociations de
Îudaybiyya entre MuÌammad et les Quray‡ ont été abon-
damment étudiées par ailleurs. Dans la première des  deux
études rééditées ici (The Muslim World 71, 1981), Furrukh
B. Ali estimait que la version reçue des événements, celle
qui figure dans différents ouvrages comme la Sîra d’Ibn
Hi‡æm et le Ta’rî≈ de ™abarî et qui est attribuée à ©Urwa
b. al-Zubayr, n’était pas crédible pour un ensemble de rai-
sons. Aussi proposait-il de s’appuyer plutôt sur une version
issue d’un compagnon de MuÌammad, al-Baræ’ b. ©Æzib, citée
brièvement par ™abarî, mais dont le récit figure notamment
chez al-BuÌærî et chez Muslim. Il étudiait ensuite l’événe-
ment à travers le Coran (sourate 48) dont il estimait qu’il
est «la source la plus fiable pour tout événement de la vie
du Prophète», puis à travers le ÌadîÚ d’une façon générale,
et il s’efforçait enfin d’en retracer les grandes lignes revues
et corrigées, mais, finalement, à la manière des biographies
classiques.

Quant à l’étude suivante, celle de G.R. Hawting (JSAI
8, 1986), son propos n’était pas de discuter de la vali-
dité historique des différentes versions des événements
de Îudaybiyya. Insistant sur l’analyse du terme fatÌ, il
établissait une nette distinction entre les récits de ces évé-
nements, d’une part, où il s’agirait effectivement du
sanctuaire de la Ka©ba et de son «ouverture» concrète
avec des clés, ceci dans le cadre des récits sur la ©umra
négociée à Îudaybiyya, et, d’autre part, les récits sur l’en-
trée conquérante de MuÌammad et de ses partisans à La
Mecque, où le mot fatÌ finit par être utilisé dans le sens
de «conquête». G.R. Hawting mettait en évidence le pro-
cessus littéraire d’adaptation, de réadaptation et
d’harmonisation de différents motifs stéréotypés à des
thèmes différents: ceux de la ©umra de Îudaybiyya, ceux
de l’entrée de MuÌammad à La Mecque, ceux de son pè-
lerinage d’adieu, ainsi qu’à d’autres thèmes relatifs au
sanctuaire. Nous retrouverons la question de Îudaybiyya,
mais traitée deux fois d’une manière très différente, dans
l’ouvrage édité par H. Motzki dont nous faisons plus loin
le compte-rendu.

Trois études sont republiées par U. Rubin sous la ru-
brique générale de «The Idealized Muhammad». Le
chap. 12 est la reprise d’un article de Josef Horovitz, «The
Growth of the Mohammed Legend» (The Muslim World
10, 1920). Cet article était centré sur les miracles attribués
au prophète de l’islam et sur le «merveilleux» dont sont
5
 Sources. Vol. 32 de Islamic History and Civilization, recensé par A.-L. de Prémare

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IFA
enrobées beaucoup de traditions, en particulier celles véhi-
culées par Ibn IsÌæq.

L’étude d’Héribert Busse (JSAI 14, 1991), reproduite
au chapitre 13, concerne le voyage nocturne (isræ’) et l’as-
cension (mi©ræÏ) de MuÌammad. Il s’agit, en relation avec
Coran 17, 1, d’une analyse descriptive des récits relatifs à
l’isræ’ et au mi©ræÏ tels qu’ils sont rapportés par les tradi-
tions diverses puisées dans des sources répertoriées. Il
ressort de cette analyse qu’il en existait plusieurs versions
anciennes, dont une seule a pris place dans le Coran sous
la forme du verset 1 de la sourate 17. Ces différentes tradi-
tions, que l’auteur classe en trois types, sont à considérer,
selon lui, en relation avec dif férentes sources
pseudépigraphiques juives, principalement le 1er et le 2e

livre d’Hénoch, le Testament de Levi, le 3e livre de Baruch,
le Testament et l’Apocalypse d’Abraham et le 4e livre d’Es-
dras. De fait, les motifs empruntés à la littérature
apocalyptique juive y sont patents. Il est difficile, cepen-
dant, de suivre l’auteur lorsqu’il dit que les narrations
islamiques sur le voyage nocturne et l’ascension de
MuÌammad sont «imprégnées de l’esprit» de cette littéra-
ture, car la relation qui peut exister entre les deux genres
n’est pas de l’ordre d’une continuité intellectuelle, religieuse
et littéraire véritable. Elle relève davantage de l’application
adventice à MuÌammad et à sa mission de motifs dispara-
tes empruntés aux pseudépigraphes juifs.

La troisième de ces études regroupées sous la rubri-
que du «Muhammad idéalisé» est la traduction anglaise
d’un article de A.J. Wensinck sur «Muhammad et les pro-
phètes» (Acta Orientalia 2, Oslo, 1924). J’y relèverai
l’analyse d’un point central de la prophétologie islamique, à
savoir l’affirmation d’une succession d’envoyés (rasºl) nom-
mément désignés, dont la caractéristique est que chacun
est envoyé à un peuple déterminé. Les «prophètes» (nabî)
sont très nombreux, mais le nombre de ces «envoyés»
(rasºl) ne dépasse pas neuf en y comprenant MuÌammad.
Wensinck décèle la source de cette conception dans cer-
tains des Actes apocryphes de l’un ou l’autre apôtre du
christianisme, où l’expression «envoyé de Dieu» est récur-
rente, et selon lesquels, déjà, chacun des apôtres était
envoyé en mission dans une contrée précise du monde
connu, pour évangéliser un peuple déterminé. De fait, nous
avons chez Ibn IsÌæq l’attestation que ce thème était connu
des traditionistes musulmans.

La quatrième division de l’ouvrage édité par U. Rubin,
intitulée «Muhammad and Christian Apologies», ne com-
porte qu’un chapitre, où se trouve reprise l’intervention de
Sidney H. Griffith au colloque de Strasbourg de 1980 sur
La vie du Prophète Mahomet évoqué plus haut. Le propos
de S. H. Griffith était «d’esquisser le portrait de Muham-
mad et l’évaluation du Coran tels qu’ils peuvent être tirés
des ouvrages d’apologétique chrétienne» en arabe et en
syriaque, à partir du premier siècle abbasside. La question
étudiée par cet article concerne donc davantage l’histoire
de la polémique islamo-chrétienne  à une époque relative-
BCAI 18 – 2002
 18 (2002) Motzki Harald (ed.) : The Biography of Muhammad. The Issue of th
O 2026 BCAI en ligne
ment avancée, que la vie du prophète de l’islam un siècle et
demi auparavant.

LES CONTRIBUTIONS AU COLLOQUE DE NIMÈGUE

ÉDITÉES PAR H. MOTZKI

Ces contributions sont réparties en deux sous-ensem-
bles: I. Le développement de la tradition de la sîra
(5 contributions); II. La fiabilité historique du matériel bio-
graphique source (5 contributions). Le ton dominant en est
donné par l’introduction générale de H. Motzki, de l’Univer-
sité de Nimègue, organisateur du colloque et éditeur des
contributions. Il peut se résumer dans la remarque suivante
qu’il présente sous la forme d’un dilemme: «D’un côté il
n’est pas possible d’écrire une biographie historique du Pro-
phète sans être accusé de faire un usage non critique des
sources; tandis que, d’un autre côté, lorsqu’on fait un usage
critique des sources, il est simplement impossible d’écrire
une telle biographie» (p. XIV). La plupart des contributions
illustrent bien ce dilemme, chacune avec ses nuances pro-
pres.

La première contribution, «The Life of Muhammad and
the Islamic Self-Image», est d’Uri Rubin, éditeur de l’ouvrage
recensé précédemment. U. Rubin, ici, ne s’interroge pas sur
l’authenticité des textes qui décrivent la vie de MuÌammad,
mais il prend pour objectif l’histoire de ces textes. Il appli-
que à deux épisodes particuliers des expéditions de
MuÌammad la méthode qu’il avait déjà mise en application
dans son ouvrage The Eye of the Beholder à propos de la
période dite mecquoise de la sîra. Le but en est de mettre
en évidence comment, à travers  les différentes variantes
des relations sur des «événements» particuliers, la tradi-
tion islamique finit par transmettre non pas tant ce qui s’est
réellement passé que l’image que la umma veut donner
d’elle-même. Les deux épisodes par lesquels il illustre son
propos sont celui de la ©umra de Îudaybiyya et celui de la
bataille de Badr. En plus des différents détails qu’il analyse
dans les récits relatifs à ces deux événements, et qu’il est
impossible d’évoquer ici, il en souligne la citation récurrente,
dans l’un et l’autre cas, du verset 24 de la sourate 5 évo-
quant le refus des Fils d’Israël d’entrer dans la Terre Promise
par peur des géants qu’ils auraient à y combattre (cf. Livre
des Nombres, chap. 13 et 14). Telle ne sera pas l’attitude
des compagnons du prophète de l’islam à Îudaybiyya
comme à Badr: «Les croyants musulmans changent le refus
israélite et le retournent en une version islamique positive»:
le renouvellement,  pour les combattants de l’islam, d’un
ancien commandement de Dieu auquel les Fils d’Israël ont
été infidèles (p. 9). En conclusion, l’image que la umma
veut donner d’elle-même à travers ces récits est la suivante:
«L’ensemble de la umma arabe en tant que groupe collec-
tif constitue, ici, la nouvelle communauté élue qui prend la
place des Fils d’Israël» (p. 16).

La deuxième contribution,  «Sîra and Tafsîr: Muham-
mad al-Kalbî on the Jews of Medina» est de Marco Schöller,
de l’Université de Cologne. Après une présentation de la
36
e Sources. Vol. 32 de Islamic History and Civilization, recensé par A.-L. de Prémare

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 
© IFA
personnalité de MuÌammad b. al-∑æ’ib al-Kalbî dans le
contexte général de la tradition islamique, l’auteur se livre à
un examen  minutieux des éléments de sîra contenus dans
le «Tafsîr» qui lui est attribué, en se limitant au conflit de
MuÌammad avec les juifs de Médine. Il en expose un cer-
tain nombre de résultats d’ordre textuel ou littéraire en
comparaison avec le matériel et l’écriture des sîra «ortho-
doxes». Il en tire finalement la conclusion suivante: Le Tafsîr
de Kalbî est un document confus. Tel qu’on l’a reconstitué,
c’est une compilation tardive (fin IIIe - début IVe s. H.),
mythiquement attribuée à Ibn ©Abbæs. «Il semble impossi-
ble d’en discerner un noyau historique s’il y en a un», dit-il
(p. 43). Il suggère cependant  que «malgré sa rédaction ou
sa forme littéraire tardives, le Tafsîr de Kalbî contient effec-
tivement  un noyau de matériel ancien non orthodoxe» qui
peut lui être attribué ou situé au moins à sa génération, et
que l’on peut recouper avec des citations  fournies par
d’autres sources. Ce matériel peut avoir circulé dans l’Est
où les transmissions de Kalbî étaient assez connues. Ces
éléments  ne devraient  pas être écartés ou invalidés  uni-
quement pour des raisons externes, estime-t-il (p. 44).

La troisième contribution est  d’Adrien Leites,  de l’Uni-
versité de Paris IV: «Sîra and the Question of Tradition».
L’auteur y présente sa méthode personnelle (p. 53-54) des-
tinée à reconstruire,  dans une approche dynamique des
ouvrages,  le  développement  d’une tradition de sîra (l’unité
de signification), à partir des informations rapportées par
différents transmetteurs sur un même fait (les unités ver-
bales). Il illustre sa méthode en analysant  les récits sunnites
et chi’ites concernant  «la tradition des étoiles filantes»
(p. 55-64). Le motif global de cette tradition est le suivant:
en signe de la rupture instaurée  dans le cours des événe-
ments par MuÌammad, soit au moment de sa naissance
(pour les chiites), soit au moment où il va recevoir sa mis-
sion (pour les sunnites), les démons, bombardés par des
étoiles, sont chassés du ciel et exclus de la place d’où ils
pouvaient surprendre furtivement les paroles célestes. Sans
doute les propos théoriques sur la méthode, qui se veulent
très généraux dans leur application, auraient-ils gagné, sur-
tout dans le cadre du colloque, à être confrontés avec un
exemple qui ne soit pas l’évocation d’un «phénomène sur-
naturel». L’auteur semble le reconnaître lui-même (p. 64).
Notons en tout cas que l’on peut étudier même la tradition
des étoiles filantes et son développement  d’une autre ma-
nière, c’est-à-dire comme un écho, en contexte islamisé, de
motifs littéraires connus dans l’environnement religieux gé-
néral du temps. Ces motifs sont probablement zoroastriens
à l’origine, et ils figurent dans la littérature juive
(pseudépigraphes, midrash et Talmud). Les réminiscences
que nous en retrouvons dans la sîra comme dans le Coran
y gagneraient sans doute quelques lumières supplémen-
taires, en contexte chi’ite comme en contexte sunnite.

La quatrième contribution, «Mûsâ b.‘Uqba’s Maghâzî»
est de Gregor Schoeler, de l’Université de Bâle. C’est une
intervention en allemand (p. 67-90) mais dont un résumé
BCAI 18 – 2002
18 (2002) Motzki Harald (ed.) : The Biography of Muhammad. The Issue of th
O 2026 BCAI en ligne
substantiel est fourni en anglais (p. 90-96). Il s’agit au dé-
part d’un ensemble de dix-neuf fragments publiées par
Sachau en 1904 d’après une collection du VIIIe / XIVe siècle,
et dont l’isnæd  remonte à al-Zuhrî par Mºsæ b. ©Uqba; la
source initiale invoquée par al-Zuhrî en est généralement
©Urwa b. al-Zubayr.  En 1953, J. Schacht avait appliqué à
ces fragments le même traitement qu’il avait appliqué anté-
rieurement au matériel légal des traditions islamiques, et
dont le résultat était que nous avons affaire à des relations
fragmentaires tardives, marquées par les préoccupations
propres aux juristes de la période abbasside à la fin du IIe et
au long du IIIe siècle de l’hégire. Cependant des versions
parallèles aux fragments publiés par Sachau ont été trou-
vées dans un certain nombre d’ouvrages qui étaient inédits
et inconnus aux temps des publications  de Sachau puis de
Schacht. Aussi G. Schoeler estime-t-il que le temps est venu
de réexaminer ce problème, et de remettre quasi totale-
ment en question les positions prises par J. Schacht à son
propos. Ce réexamen est illustré par deux exemples, dont il
conclut que, dans ces cas, la théorie de J. Schacht s’écroule
(p. 92). Par ailleurs, selon J. Schacht, les isnæds des frag-
ments du manuscrit de Sachau illustrent le plus souvent le
phénomène de l’accroissement rétroactif des isnæds à me-
sure que le temps passe, qui fait que l’on attribue à Mºsæ
b. ©Uqba, par le canal de Zuhrî puis de ©Urwa b. al-Zubayr,
des informations fausses et des relations tardives qui n’ont
aucune valeur documentaire pour le temps des origines.
G. Schohler, s’appuyant sur l’examen de deux autres frag-
ments de Sachau confrontés à leurs parallèles, aboutit à la
conclusion que la théorie de Schacht, ici, ne tient pas non
plus.

Il n’en reste pas moins que les parallèles cités par
G. Schoeler sous l’autorité finale du même ©Urwa b. al-Zubayr
comportent plus d’une fois, dans le contenu de l’informa-
tion elle-même, des variations notables. Ceci laisse entier
le problème de la valeur documentaire de ces informations
et de leur mode de transmission. Il remarque, à propos du
fragment IV: «Nous ne pouvons pas affirmer avec certi-
tude que cette relation correspond exactement à un fait
historique, mais ce que nous pouvons affirmer, c’est que,
dans ce cas, ©Urwa rappelle et transmet le récit d’un contem-
porain de l’événement, nommément son propre père
(al-Zubayr)» (p. 94). Les deux variantes qu’il cite de ce
texte pourtant très court (p. 85 et 93) posent en effet un
sérieux  problème d’interprétation, surtout si l’on y ajoute
encore une variante qui figure chez Bu≈ærî. Toutes sont di-
tes provenir des mêmes transmetteurs. Mais qu’a raconté
exactement  al-Zubayr, le père de ©Urwa, et dans quel
contexte?  Là réside tout de même la question.

La cinquième contribution concerne les sources chiites
les plus anciennes sur la biographie de MuÌammad. Elle
est de Maher Jarrar, de l’Université américaine de Beyrouth,
et s’intitule «Sîrat Ahl al-kisâ’». L’auteur y traite essentiel-
lement des sources imâmites,  dont les ouvrages sont
tardifs: le Kæfî de Kulînî et le Tafsîr de ©Alî al-Qummî (tous
37
e Sources. Vol. 32 de Islamic History and Civilization, recensé par A.-L. de Prémare

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
© IF
deux du IVe / Xe s.), et le Bihær de MaÏlisî (énorme compila-
tion  du XIe / XVIIe s.). Ces corpus ont ceci de caractéristique
que les sources premières des informations y sont essen-
tiellement les Imâms, les plus anciens cités étant
MuÌammad al-Bæqir  (m. ± 117/735), et surtout Ía©far al-
∑ædiq (m. 148/765). L’auteur note aussi que, dans le cadre
sunnite ordinaire, al-Zuhrî aurait été le disciple du 4e imâm,
©Alî Zayn al-©Æbidîn, père de MuÌammad al-Bæqir , et qu’Ibn
IsÌæq, selon la tradition chi’ite, aurait été un des compa-
gnons de MuÌammad al-Bæqir. Mais très peu de chose en
apparaît dans les compilations sunnites connues.

Dix pages de l’étude de Maher Jarrâr sont consacrées
à l’un des transmetteurs de Ía©far al-∑ædiq, Abæn b. ©UÚmæn
al-AÌmar (m. dans le dernier quart du IIe s. / ± 790-815).
Ce transmetteur aurait écrit un ouvrage historique (mabda’
+ mab©aÚ + mafiæzî + saqîfa + ridda). Nous n’en trouvons
aucune mention dans le Fihrist d’Ibn al-Nadîm,  mais  al-
Ya©qºbî, dans son Tærî≈, mentionne l’ouvrage d’Abæn comme
ayant été l’une de ses sources. À partir de ce qui est trans-
mis d’Abæn par les ouvrages imâmites, l’auteur analyse la
forme et la structure du matériel qui le compose. Il pré-
sente également les éléments principaux qui caractérisent
le contenu de ce matériel: la suprématie des Imâms y in-
vestit les récits sur les prophètes; la lumière divine
s’accomplit en la paire MuÌammad / ©Alî; les «Mérites de
©Alî», associés à des récits populaires sur ses hauts-faits, y
deviennent autant de  «Preuves de la Prophétie» genre
dans lequel il est étroitement associé à MuÌammad; le rôle
d’Abº Bakr et de ©Umar est occulté, etc. Il note enfin que le
matériel ainsi analysé est fait uniquement de citations
d’Abæn, éparpillées dans des chapitres des compilations
tardives, et qui ne reflètent ni le plan de l’ouvrage originel,
ni son ordre chronologique.

En revanche, nous possédons le Tafsîr de ©Alî b. Ibræhîm
al-Qummî (m. après 307/896), l’un des plus anciens exé-
gètes imâmites. L’auteur consacre trois pages (113-115) au
matériel de mafiæzî qui peut être repéré dans ce commen-
taire. L’une de ses sources importantes en ce domaine
semble avoir été un ouvrage d’Ibn Abî ©Umayr (m. 217/
832), dont nous retrouvons de nombreux éléments égale-
ment chez MaÏlisî. Le contenu  est à mettre en relation
avec un matériel plus large qui était probablement en circu-
lation à partir du IIe / VIIIe siècle. Outre les variations d’avec
les traditions des sources classiques, s’y manifeste le pro-
cessus habituel d’adaptation chi‘ite, avec les changements
de noms et l’accentuation du rôle de ©Alî, souvent d’après
des motifs populaires. L’auteur y relève la mention d’une
expédition inconnue des sources classiques, la fiazwat wædî
yæbis, qui serait la «circonstance de la révélation» de Co-
ran, 100, 1.

Les études sur les mafiæzî-sîra vus du côté des tradi-
tions chiites sont plutôt rares. La contribution  de Maher
Jarrâr, très bien documentée  (28 p. en 4 annexes docu-
mentaires), comble ce déficit. En conclusion, il se demande
pourquoi les ouvrages imâmites en tant que tels sur la sîra
BCAI 18 – 2002
I 18 (2002) Motzki Harald (ed.) : The Biography of Muhammad. The Issue of th
AO 2026 BCAI en ligne
et les mafiæzî ont disparu ou, pourquoi n’en entend-on plus
parler après les VIe et VIIe / XIIe et XIIIe siècles? Il esquisse
une réponse à cette question à partir de la conception mes-
sianique d’une histoire sainte centrée sur les «gens du
manteau» et leurs descendants. Dans la perspective
imâmite, la source de la lumière, de la direction et de la
rédemption résidant dans l’Imâm vivant, puis dans l’Imâm
caché, il n’y plus à rechercher une légitimité, une identité et
une eschatologie tirées des événements de la sîra (p. 116-
117). D’autant moins, ajouterais-je, qu’au bout extrême de
la sîra, les «gens du manteau» avaient été les grands per-
dants de la compétition politique.

Dans la sixième contribution, relativement courte,
Michael Lecker, de l’Université  hébraïque de Jérusalem,
présente et traduit en anglais trois récits parallèles relatifs
à la hiÏra de MuÌammad et de ses compagnons à YaÚrib.
Les trois textes arabes, relativement courts, sont fournis
en annexe. Ce sont des sortes de traditions perdues, ex-
traites d’ouvrages historiographiques moins connus que les
grands classiques, et par lesquels elles sont tirées de l’oubli
où elles étaient tombées: le Tærî≈ al-≈amîs d’al-Diyærbakrî
(m. 990 / 1582), la Sîra ‡æmiyya d’al-∑âlihî (m. 942 / 1535-
6), et le Na‡r al-maÌæsin de l’historien yéménite Ibn al-Dayba’
(m. 944 / 1537), édité plus récemment. Contrairement aux
versions reçues qui présentent la hiÏra comme une fuite
secrète après des persécutions, ces trois relations, indé-
pendantes les unes des autres et chacune avec ses nuances
propres, rapportent qu’après la rencontre de ‘Aqaba le dé-
part de MuÌammad et de ses compagnons à YaÚrib fut le
résultat d’un compromis diplomatique passé entre les Quray‡
de La Mecque d’une part et les Aws et les ⁄azraÏ de YaÚrib
d’autre part. Ce compromis, tout en évitant un affrontement
entre les deux parties revendiquant la présence de
MuÌammad chez eux, permit à celui-ci de réaliser ses pro-
jets d’installation à YaÚrib avec ses partisans. Cela s’effectua
avec l’assurance d’un pacte [mîÚæq] de sauvegarde garanti
par les Quray‡, et dans un délai raisonnable de trois ou
quatre mois permettant  aux Quray‡ de ne pas perdre la
face devant les Bédouins. MuÌammad fut satisfait de ce
compromis proposé par les Quray‡, et les gens de YaÚrib
s’y rallièrent par obéissance à celui qu’ils avaient reconnu
comme prophète.

À l’issue d’un bref commentaire où il souligne succes-
sivement le fait du traité et le pragmatisme des Quray‡ visant
à prévenir une confrontation et à sauvegarder un départ
sans obstacle, M. Lecker conclut: «Ces relations peuvent
avoir été supprimées de la littérature conventionnelle de
sîra, laquelle préférait parler d’un prophète persécuté et
humilié plutôt que de quelqu’un dont la route vers Médine
avait été pavée par un compromis politique» (p. 166-7).
Ceci illustre bien le fait que la littérature classique de sîra
dont on parle souvent en termes de développements et
d’amplifications, est aussi le résultat de sélections, de re-
tranchements et de censures, et que les «traditions
perdues» peuvent présenter un certain intérêt lorsqu’on les
38
e Sources. Vol. 32 de Islamic History and Civilization, recensé par A.-L. de Prémare

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IFA
retrouve. M. Lecker est connu pour ne pas ménager ses
efforts en ce sens.

L’étude qui suit, de Harald Motzki, est longue: 70 pa-
ges en comptant les trois diagrammes annexes. Outre qu’elle
est un modèle d’étude critique sur un ensemble de récits
centrés sur un événement  circonscrit,  elle constitue peut-
être, méthodologiquement, une sorte de pôle pour
l’ensemble des actes du colloque dont Harald Motzki fut
l’organisateur. La question préalable qu’il pose est la sui-
vante: nos sources sur la biographie de MuÌammad étant
constituées par des traditions, celles-ci sont-elles seulement
le reflet des idées qui ont présidé à la description du passé,
ou bien s’agit-il d’une sorte de miroir brisé à partir duquel il
est malgré tout possible de reconstruire quelque chose de
la réalité historique? L’auteur opte pour le second terme de
l’alternative, une fois reconnus et bien cernés les biais ten-
dancieux des informations, qu’il rappelle brièvement. Il
soumet son option à un test critique, en prenant pour
exemple un événement relaté par diverses traditions: l’as-
sassinat du leader juif Ibn Abî l-Îuqayq, sur ordre de
MuÌammad à un moment donné de sa carrière à Médine. Il
justifie le choix qu’il fait de cet épisode, lequel a fait l’objet
de nombreux récits traditionnels aux entrecroisements com-
plexes, aux chaînes de transmission diversifiées, et aux
détails souvent différents, divergents ou contradictoires.

Au flou critique habituellement pratiqué par les bio-
graphes devant une telle complexité,  H. Motzki oppose une
méthode d’analyse conjointe  des «isnæd – cum – matn»,
dont il énonce les principes de base, et dont il donne une
illustration détaillée à travers l’analyse de ce qui concerne
l’assassinat d’Ibn Abî l-Îuqayq.  Pour cet épisode, il dé-
gage quatre grands groupes de transmission, remontant
respectivement à une autorité source: deux compagnons
de MuÌammad, et les fils de deux autres compagnons de
MuÌammad. H. Motzki détermine le chaînon commun aux
isnæds de chaque groupe, il détecte les invariants des tex-
tes et il finit par en dégager un noyau dont il estime qu’il
reflète une réalité historique. Le résultat est maigre, dit-il,
pensant à tous les détails dont les récits traditionnels sont
assortis; le voici: «Le Prophète envoya un petit nombre
d’hommes sous le commandement de ©Abd Allæh b. ©Atîq
en vue d’assassiner Ræfi© b. Abî l-Îuqayq qui vivait à l’exté-
rieur de Médine. L’assassin (ou les assassins) durent monter
à son appartement, et lorsqu’il en descendit (lui ou un autre
homme), il manqua une marche et se blessa au pied. Ils ne
s’en allèrent pas avant d’avoir vérifié que la victime était
bien morte» (p. 232).

Les biographies de MuÌammad écrites par les savants
occidentaux, en conclut-il, ne fournissent pas une peinture
historique fiable de sa vie, en raison de l’usage éclectique
qu’elles font des sources. Cependant, ajoute-t-il, la conclu-
sion qu’en ont tirée P. Crone et M. Cook dans leur ouvrage
Hagarism , à savoir qu’il est impossible de reconstruire les
faits sur la base des sources islamiques, n’est pas convain-
cante. Il est possible, en principe, de reconstruire la réalité
BCAI 18 – 2002
 18 (2002) Motzki Harald (ed.) : The Biography of Muhammad. The Issue of th
O 2026 BCAI en ligne
historique sur cette base à condition d’une étude critique
des sources telle qu’il en a illustré la méthode à travers
l’exemple qu’il a choisi. Mais il y a peu d’études systémati-
ques en ce sens jusqu’à présent, remarque-t-il. Et pour cause,
pourrions-nous ajouter, car, pour conclure, il se pose une
question importante: le jeu en vaut-il la chandelle?  «Nous
pouvons nous demander, dit-il, si le résultat peut justifier
que l’on consacre tant de temps et d’énergie pour une telle
entreprise/©Alî [...]. La biographie historique qui pourra ré-
sulter de tous ces efforts ne sera probablement que très
mince [...]. En conséquence, la biographie historico-critique
du Prophète que j’ai en l’esprit sera plus qu’une simple col-
lection des détails qui constituent le noyau historique des
sources. Ce sera aussi une étude compréhensive de l’his-
toire des traditions qui constituent la sîra du Prophète
Muhammad» (p. 233-234).

L’étude qui suit se situe dans la même ligne. Andreas
Görke, de l’Université de Hambourg, y traite de la tradition
historiographique sur Îudaybiyya . Cette question était déjà
étudiée par deux articles réédités par U. Rubin, dans
l’ouvrage précédemment recensé, ainsi que par l’interven-
tion de ce dernier au colloque de Nimègue (voir plus haut).
Dans cette nouvelle étude, qui est un abrégé de sa thèse
(Hambourg, 1996), A. Görke reconsidère totalement les
choses sur le plan critique. Utilisant sensiblement les mêmes
méthodes que H. Motzki, il aboutit à un résultat analogue
quant au noyau historique de l’événement et quant  à l’his-
toire du développement des traditions à travers les aléas
de leur transmission.

La narration la plus ancienne, estime-t-il, est  celle qui
est attribuée à ©Urwa b. al-Zubayr. Mais cette narration an-
cienne est déjà elle-même un récit combiné à partir de
traditions différentes, et une version quasi canonique,
d’autres éléments traditionnels n’ayant pas réussi à s’y im-
poser. C’est à partir de ce récit combiné que l’auteur, après
une analyse minutieuse,  dégage à son tour les éléments
qui pourraient en constituer le noyau historique: un traité
passé par les Quray‡ avec MuÌammad  et ses compagnons,
illustrant le fait que le rapport de force est en faveur des
Quray‡, et stipulant que les partisans de MuÌammad  doi-
vent renvoyer à La Mecque les fugitifs qurayshites qui se
sont agrégés à leur groupe. Il y eut donc sans doute bien
un traité en un lieu appelé Îudaybiyya (dont la localisation
reste incertaine), mais ce que nous en connaissons  de
façon assurée se réduit à cela. En disparaissent des élé-
ments aussi notables que la stipulation d’une trêve, le
renouvellement de l’allégeance faite à MuÌammad par ses
compagnons, les âpres discussions sur les formulations du
traité écrit, certains commentaires coraniques, etc., éléments
qui constituent une part importante du récit standard
combinant les narrations d’Ibn Hi‡æm, d’al-Wæqidî, d’Ibn Sa©d
et d’al-™abarî.

L’intérêt de la démarche d’A. Görke demeure cepen-
dant de nous informer, elle aussi, sur les modes de
développement des traditions et de leur transmission entre
39
e Sources. Vol. 32 de Islamic History and Civilization, recensé par A.-L. de Prémare

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IFA
une cinquantaine et une centaine d’années après l’événe-
ment rapporté. On constate, en effet, que des constructions
tardives par rapport à l’événement se manifestent déjà dans
le matériau qui remonte probablement  à ©Urwa (m. 94 /
712): glorification et transfiguration de l’image du prophète
(miracle et signe divin), mise en relief déjà «canonique»
des personnages  d’Abº Bakr et de ©Umar les futurs califes
«orthodoxes». À quoi s’ajouteront, dans les récits ultérieurs
et au fil du temps, maints éléments adventices: le renou-
vellement de l’allégeance, les références à des passages
purement allusifs du Coran, en particulier ceux de la sou-
rate 48 dont il est dit qu’ils concernent Îudaybiyya, des
assemblages d’épisodes dont on retrouve l’écho à propos
d’autres événements, des évocations de ÌadîÚs, des thèmes
légaux, notamment ceux qui  concernent les rites sacrificiels
ou la sacralisation des pèlerins et qui sont typiques d’une
jurisprudence ultérieure, etc. L’auteur émet enfin quelques
hypothèses qui, selon lui, pourraient expliquer certaines
anomalies dans le contenu des transmissions ainsi que les
variantes considérables qui  apparaissent  dans des lignées
de transmission remontant aux mêmes informateurs de
départ.

Quatre diagrammes détaillés sont annexés par
A. Görke à son étude. Ils présentent, à partir des isnæds,
les différentes lignes de transmissions issues de ©Urwa b. al-
Zubayr.  Ajoutés à la lecture de son texte, ils contribuent  à
nous convaincre visuellement  à la fois de l’acribie de l’auteur
et de la difficulté de réaliser une biographie d’ensemble du
prophète de l’islam qui soit autre chose qu’une reconstruc-
tion partielle et souvent  aléatoire.

C’est dans un autre registre que nous transporte Robert
G. Hoyland par sa contribution concernant l’évaluation des
plus anciens écrits chrétiens sur MuÌammad. R.G. Hoyland,
d’Oxford (British Academy, St John’s Collège), est l’auteur
d’un solide ouvrage paru à Princeton en 1997, intitulé Seeing
Islam as Others Saw It. A Survey and Evaluation of Chris-
tian, Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam, et
dont il tire les éléments de son intervention au colloque de
Nimègue.

Quel intérêt y a-t-il à étudier les écrits de ces observa-
teurs dits «extérieurs»? L’auteur, tout en reconnaissant que
les chrétiens ont présenté leurs informations selon leurs
propres catégories, s’inscrit en faux contre l’opinion de ceux
qui estimeraient que la prise en compte de leurs écrits n’a
aucun intérêt: «Le point à noter, remarque-t-il, est que cette
information se base sur leur observation personnelle, ou
bien qu’elle se base sur rien d’autre qui ne soit finalement
provenu des musulmans eux-mêmes». Il donne quelques
exemples significatifs de ce fait (p. 289). La valeur des
sources chrétiennes réside, selon lui, en deux choses im-
portantes: «En premier lieu, elles sont toujours datables
de façon précise, ce qui, pour les deux premiers siècles de
l’hégire, ne peut être normalement dit vrai des écrits musul-
mans. Puisque la perception musulmane de Muhammad a
connu un changement majeur durant cette période, ceci
BCAI 18 – 2002
 18 (2002) Motzki Harald (ed.) : The Biography of Muhammad. The Issue of th
O 2026 BCAI en ligne
signifie que les sources chrétiennes peuvent parfois fournir
le témoignage de ce changement sur lequel les sources
musulmanes sont silencieuses...». Deux exemples compa-
rés, tirés respectivement  de deux sources syriaques situées
à un siècle de distance l’une de l’autre (687 et 775), en
sont fournis concernant ce qui y est dit de «la tradition de
Muhammad» (p. 291). «En second lieu, poursuit-il, les sour-
ces chrétiennes conservent souvent des informations que
les musulmans omettent, soit parce que ce n’est pas très
en accord avec leur propre vision des choses, soit simple-
ment par manque d’intérêt». Il en cite de nombreux
exemples dans le contexte de la conquête, puis de la poli-
tique religieuse des Omeyyades à partir de ©Abd al-Malik.

«En ce qui concerne Muhammad, les écrivains chré-
tiens ne divulguent rien de nouveau sur sa biographie,
estime R.G. Hoyland, mais ils peuvent nous dire quelque
chose sur comment et quand son peuple, pour la première
fois, se mit à démontrer la vérité de son prophétisme. Il
n’y a point de traité écrit par les musulmans sur ce sujet
avant le milieu du IXe siècle. L’apologétique chrétienne, par
ses textes, peut aider à combler ce vide, en montrant en
particulier l’importance que les  théologiens musulmans
donnaient, depuis une date très ancienne, au  souci de
fouiller la Bible pour y trouver des allusions à leur pro-
phète» (p. 292). Ces conclusions générales sont précédées
d’exemples plus précis qu’il donne sur certaines informa-
tions que les sources chrétiennes contemporaines des
premières conquêtes islamiques (entre 634 et 690) ont
pu donner sur MuÌammad lui-même, antérieurement à
toute relation islamique écrite sur ce sujet.

C’est donc à «voir aussi l’islam comme les autres l’ont
vu» que nous convie R.G. Hoyland, démarche à laquelle
nous sommes devenus accoutumés en sens inverse. On
peut espérer que l’ensemble de la production qu’il décrit de
façon très documentée dans son ouvrage Seeing Islam soit
réellement prise en compte, et sans préjugés anachroniques,
par les historiens des débuts de l’islam trop souvent confinés
dans le cercle fermé des sources islamiques.

Les actes du colloque de Nimègue s’achèvent sur la
contribution d’Andrew Ripin, de l’Université de Calgary,
consacrée au Coran en tant que source «historique» éven-
tuelle pour une biographie de Muhammad. Cette question a
été maintes fois étudiée. En regard de ceux qui, comme A.
Welch,  considèrent le Coran comme étant  «notre source
historique primaire pour la vie de Muhammad et les ori-
gines de la umma…», il rappelle une évidence: le nom de
MuÌammad lui-même n’apparaît  que quatre fois dans le
Coran et dans aucune de ces occurrences le propos n’est
adressé à MuÌammad; il est seulement  fait référence à lui,
dans des déclarations de type dogmatique: messager de
Dieu; sceau de la prophétie; récepteur d’une révélation.
Quant  à la sourate 93, qui est souvent utilisée pour évo-
quer l’enfance de MuÌammad («Ne t’a-t-il pas trouvé
orphelin…» etc.), il rappelle une autre évidence, à savoir
qu’il s’agit là d’un motif connu de la littérature religieuse
40
e Sources. Vol. 32 de Islamic History and Civilization, recensé par A.-L. de Prémare

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IFA
ambiante, qui n’a pas besoin de refléter une réalité histori-
que, et que le «Tu» auquel s’adresse le texte peut aussi
bien désigner un autre que MuÌammad, lequel n’y est pas
nommé. Il rappelle également, en citant Michael Cook, la
maigreur des données du Coran sur les rares événements
militaires  auxquels  il peut y être fait allusion (Badr, UÌud,
La Mecque), la tendance générale  à ne pas nommer expli-
citement  les groupes humains, les personnes et les lieux,
etc. On ne peut dire que les quelques données allusives du
texte mises ensemble permettent de placer MuÌammad au
cœur d’un Coran considéré comme document pour une bio-
graphie.

Poursuivant par une analyse plus précise de la ques-
tion du destinataire des différents textes coraniques tels
qu’ils se donnent à lire, A. Rippin en arrive à la constatation
d’une ambiguïté constante, de perturbations entraînant des
changements de destinataire d’une phrase à l’autre, d’un
grand désordre conceptuel et, finalement d’un texte le plus
souvent opaque, résultant d’une composition / compilation
/ édition précipitée et hâtive. Quant à la relation entre la
sîra et le Coran, elle est significative  d’un développement
narratif et exégétique à l’intérieur de la umma davantage
qu’un témoignage permettant de penser que l’un des deux
atteste la véracité de l’autre. En fait, vouloir lire le Coran
«historiquement», c’est l’interpréter à la lumière d’autres
matériaux.

L’auteur essaie alors d’esquisser ce à quoi se sont
ingéniées les stratégies interprétatives des musulmans:
fournir une image consistante et cohérente de MuÌammad
comme arrière-plan des textes coraniques, probablement
et à la fois «en créant une sîra basée sur des lectures ima-
ginatives du Coran et en greffant une sîra préexistante et
émergente sur celui-ci». «À travers ce processus, un texte
opaque a été rendu intelligible et (légalement et religieuse-
ment) pertinent pour la vie de la umma». Tout cela implique,
remarque-t-il, que nous sommes emmenés en dehors d’un
rapport réel avec MuÌammad, et nous place plutôt dans le
champ des origines du Coran. Quant à la lecture mystique
des soufis, codée sous le nom de ta’wîl, elle s’est aventu-
rée, estime-t-il,  dans l’estimation des qualités universelles
et intemporelles du texte coranique. Elle a finalement ré-
clamé que la dimension historique du texte ne soit, au mieux,
que l’une, parmi un grand nombre,  des significations possi-
bles (p. 307-308).

En fin de compte, se demande l’auteur, que veut
signifier le Coran et à quoi se rapporte-t-il? La réponse,
selon lui, et je le suivrais volontiers sur ce point, est à trou-
ver dans l’élément commun aux milieux religieux
monothéistes du temps au Proche-Orient, plutôt que dans
une période historique spécifique à l’intérieur de l’Arabie.
La tâche qui attend le lecteur du XXIe siècle à ce sujet,
conclut-il,  est surtout de «déterminer la vraie place du Coran
dans le milieu religieux du temps».

A.-L. de Prémare
Université de Provence
BCAI 18 – 2002 41
 18 (2002) Motzki Harald (ed.) : The Biography of Muhammad. The Issue of the Sources. Vol. 32 de Islamic History and Civilization, recensé par A.-L. de Prémare
O 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



