| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

Rubin Uri (ed.), The Life of Muhammad,
vol. 4 de The Formation of the Classical
Islamic World.

(General Editor Lawrence |. Conrad), Aldershot —
Brookfield USA — Singapore — Sydney, Ashgate,
1998 (Variorum). xLvi + 410 p.

Motzki Harald (ed.), The Biography of
Muhammad. The Issue of the Sources,
vol. 32 de Islamic History and Civilization.

(ed. Wadad Kadi), Brill, Leiden — Boston — Kdéln,
2000. xvi + 330 p.

Il ne faut pas s’attendre, au vu du titre de chacun de
ces deux ouvrages, a des biographies composées et unifiées
de type classique : le genre et les prétentions en apparaissent
aujourd’hui dépassés. Dans I'un et l'autre cas, il s’agit d’une
collection d’articles de recherche sur le théme proposé par
le titre, chaque article traitant d’un point particulier et li-
mité. La dominante générale en est constituée par les
questions de méthode. Sous un titre général a peu prés
identique, le premier réédite ou traduit en anglais des études
parues au cours du Xx° siécle ; le second édite pour la pre-
miere fois les actes d’un colloque qui s’est tenu a Nimégue
en 1997. Les articles sélectionnés par U. Rubin se situent
dans l'optique de I'écriture d’une « vie de Muhammad » pro-
prement dite, flt-ce dans une optique critique; quant au
colloque de Nimégue, centré sur le probléme des sources,
il se présente, a travers la plupart de ses contributions,
dans le cadre d’une critique radicale de I'écriture biographi-
que traditionnelle et moderne en ce qui concerne
Muhammad et les débuts de I'islam, et dans la perspective
d’une recherche de voies nouvelles.

LA SELECTION D’'U. RUBIN

U. Rubin est de I'Université de Tel Aviv. Les dates de
parution des articles sélectionnés dans son ouvrage s'éta-
gent de 1920, pour le plus ancien, a 1995, pour le plus
récent. Léditeur les a classés en quatre sous-ensembles,
classement qui semble relever de la simple commodité édi-
toriale : 1. Les auteurs de la biographie de Muhammad (trois
articles). — 2. Evénements de la vie de Muhammad (huit
articles). — 3. Le Muhammad idéalisé (trois articles). —
4. Muhammad et les apologies chrétiennes (un article).

La sélection est précédée d’une introduction substan-
tielle de I'éditeur. Celui-ci y présente synthétiquement les
tendances de la recherche contemporaine en la matiére. Il
les résume en deux orientations principales: a) celle qui
vise a reconstruire la vie de Muhammad historique ; cette
orientation est représentée surtout par les monographies
biographiques; la plus représentative en est celle, en deux
parties, de W.M. Watt, Muhammad at Mecca (Oxford, 1953)
et Muhammad at Medina (Oxford, 1956); b) celle qui a
I

pour objectif d’examiner 'image idéalisée de Muhammad;
U. Rubin se situe lui-méme, avec son propre ouvrage The
Eye of the Beholder (Princeton, 1995), dans cette seconde
ligne, aprés The Sectarian Milieu (Oxford, 1978) de John
Wansbrough. Les auteurs arabes contemporains qui, comme
M_.H. Haykal, ont écrit sur la vie de Muhammad, sont situés
dans la premiére ligne, mais U. Rubin en souligne la ten-
dance apologétique dominante. La suite de son introduction
est une présentation synthétique de la structure de la Sira,
des différents matériaux qui sont a la base de sa composi-
tion, des rapports entre la Sira et le Hadit et entre la Sira et
le Coran.

La premiére étude rééditée est celle, bien connue, de
Martin Hinds, de I'Université de Cambridge, « “Maghazi” and
“Sira” in Early Islamic Scholarship », parue initialement
dans les actes du colloque de Strasbourg d’octobre 1980
sur La vie du prophéte Mahomet (T. Fahd éd., Paris, PUF,
1983). Lintervention de M. Hinds, dont celui-ci avait repris
plus succinctement les éléments en 1985 dans son article
alF-Magazi (E/'V, p. 1 151 sq.) avait déja été rééditée parmi
les études historiques diverses dont il avait été I'auteur et
qui avaient été regroupées aprés son déces par J. Bacharach
et alii, dans Martin Hinds, Studies in Early Islamic History
(Princeton, 1996; 7, p. 188-198).

Les deux études qui suivent concernent les problé-
mes de transmission tels qu’ils peuvent apparaitre a travers
le systéme des isnads. Dans un article paru a Oxford dans
le BSOAS en 1959, J.M.B. Jones, de Londres, reconsidé-
rait 'accusation de «plagiat» portée autrefois par
Wellhausen a I'encontre de Wagidi: selon Wellhausen,
Wagqidi aurait supprimé toute référence a Ibn Ishaq et se
serait contenté d’un vague «on dit / ils ont dit» (qali)
avant de plagier sur la Sira I'épisode du songe prémonitoire
de Atiga qui prélude aux récits sur la bataille de Badr.
Selon J.M.B. Jones, on ne peut pas parler de plagiat, mais
simplement du fait que chacun des deux auteurs peut avoir
puisé dans un matériel commun déja plus ou moins forma-
lisé durant le ¢ / vii© siécle. De fait, 'application de la notion
de «plagiat » appliquée a Wagqidi et & d’autres semble plu-
tot anachronique étant donné le mode de transmission des
traditions islamiques et le type d’écriture des ouvrages qui
les ont compilées.

L'étude de Michael Lecker est plus récente (JNES 54,
1995). Elle avait déja été rééditée dans I'ouvrage de
Variorum de l'auteur, Jews and Arabs in Pre- and Early
Islamic Arabia (Ashgate, 1998, chap. vi). Elle est intitulée
« Wagqidi’s Account on the Status of the Jews of Medina: a
Study of a Combined Report ». Spécialiste de I'histoire de
la Médine d’avant et du début de I'islam, 'auteur y examine
un point particulier du récit de Wagidi sur I'assassinat du
leader juif Ka‘b b. al-Adraf. Il met en évidence la technique
de transmission souvent pratiquée par Wagqidi — et par
d’autres, dont Ibn Ishaq —, et qu’il appelle celle du «récit
combiné » : harmonisation de données traditionnelles, que
I'on met sous le label d’isnads collectifs, ceux-ci étant

I

| BCAI 18 - 2002 33 |

BCAI 18 (2002) Rubin Uri (ed.) : The Life of Muhammad. Vol. 4 de The Formation of the Classical Islamic World, recensé par A.-L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

eux-mémes une combinaison d’isnads effectuée a partir de
chaines initialement indépendantes. Le résultat en est la
distorsion de certaines des informations par rapport a leur
stade initial. Dans le récit choisi pour exemple, les juifs qui,
a Médine, étaient présentés par des informations antérieu-
res — dont l'auteur a retrouvé la trace ailleurs avec leurs
isnads particuliers — comme un élément économiquement,
politiqguement et militairement dominant, s’y trouvent ra-
menés, par le «récit combiné» de Wagqidi, a de simples
clients des clans arabes non juifs. Lauteur remarque enfin
que la pratique des isnads collectifs combinés en un seul
était déja plus que suspecte a un traditioniste averti comme
Ibn Hanbal.

La quatrieme étude est celle de Lawrence I. Conrad,
«Abraha and Muhammad... » (BSOAS 50, 1987). Le pro-
bleme abordé était celui de la date de la naissance de
Muhammad, d’une part, et de la date du début de sa car-
riére prophétique, d’autre part, en relation avec I'expédition
d’Abraha et I'année dite « de I'Eléphant ». Muhammad serait
né durant « 'année de I’Eléphant », ¢’est-a-dire en 570, dit-
on, et il aurait regu sa mission a I'age de 40 ans, ¢’est-a-dire
en 610, dit-on encore. Lauteur mettait en évidence plusieurs
éléments qui contredisent cette version recue. Tout d’abord,
ce qui est connu des expéditions et du régne d’Abraha par
les sources épigraphiques et les sources littéraires grecques
nous reporte, pour une éventuelle expédition qu'il aurait
dirigée contre La Mecque, a des dates plus anciennes d’une
vingtaine d’années. D’autre part, les sources islamiques sont
elles-mémes trés loin de 'unanimité a propos de la date de
naissance de Muhammad: outre la version recue de
«I'année de I'éléphant », la datation varie, selon les auteurs,
de 15270 ans aprés cette méme année. Enfin, 'age de 40
ans qui est donné a Muhammad pour le temps de son
« envoi en mission » fait partie des topoi de la littérature du
Proche-Orient sur le nombre 40. En l'occurrence, les « 40
ans» de Muhammad veulent signifier que I'envoi en mis-
sion survint au moment ou il avait atteint son parfait
achévement physique et mental. Nous ne sommes donc
pas dans l'ordre documentaire d’une chronologie biogra-
phique, mais dans I'ordre symbolique des topoi littéraires.
Notons que ce type d’observation a été fait depuis long-
temps a propos des nombres dans les compositions
littéraires anciennes, religieuses ou profanes.

La cinquiéme étude est celle de M.J. Kister intitulée
« The Sons of Khadija » (JSA/ 16, 1993). Lauteur y traitait
des deux époux successifs de Hadiga avant son mariage
avec Muhammad, des enfants qu’elle aurait eus de ces
premiers mariages, de son age lors de son mariage avec
Muhammad, des fils et des filles issus de ce troisieme ma-
riage tels qu’énumérés et dénommés par les traditions
diverses. M.J. Kister nous a habitués a cette sorte de feu
d’artifice que constituent toujours ses enquétes dans les
textes islamiques anciens, édités ou inédits. Larticle pré-
senté ici est un modéle du genre. Lenquéte aboutit a un
florilége de contradictions, inattendues pour qui se borne-
I

rait a lire la biographie de Muhammad & partir de la Sira
d’lbn Hisam, notamment pour ce qui concerne la période
dite « mecquoise ». Méme si nous passons sur ces contra-
dictions et cherchons a tirer de ces informations au moins
des indices de ce que pouvait étre la société mecquoise
avant islam, le résultat de 'enquéte sur les deux premiers
mariages de Hadiga se limite a un constat d’incertitude, ol
une chose et son contraire peuvent étre également plausi-
bles. La surprise est encore plus grande a propos des enfants
de Hadiga et de Muhammad. Outre Ia liste de leurs filles qui
est bien connue, nous apprenons que, d’aprés des tradi-
tions que I'on trouve chez des transmetteurs ou des auteurs
traditionnels connus et bien répertoriés, Muhammad et
Hadiga ont pu avoir, selon les cas, un, deux, trois ou quatre
garcons; que I'un ou I'autre d’entre eux a pu porter un nom
paien comme ‘Abd Manaf, que le petit Ibrahim a pu étre
soit le fils de Maria la Copte, soit celui de Hadiga elle-méme,
etc. Inévitablement, le lien explicatif est plus d’une fois éta-
bli avec la sourate 108 (al-Kawtar), ou avec les périodes
d’avant ou d’aprés la Gahiliyya, d’avant ou d’aprés I'envoi
en mission. De telles constatations appellent, de fait, la mise
en question radicale de la fiabilité « historique » des sour-
ces en matiére biographique, notamment pour la période
obscure dite mecquoise.

Le cinquiéme chapitre de la sélection éditée par
U. Rubin est la traduction anglaise d’une bréve étude en
allemand de Miklos Muranyi, de I'Université de Bonn (JSA/
8, 1986), et intitulée « The First Muslims in Mecca: a So-
cial Basis for a New Religion ? ». Le point de départ en est
constitué par deux passages coraniques (9, 100 et 56,
10) ou il est question des sabiqin, les « prédécesseurs »
ce terme désignerait, dans les deux passages, ceux qui
furent les premiers a adhérer au message de Muhammad.
Cette étude était donc, sur le point particulier des sabiqan,
un essai de reconstruction de I'histoire des débuts de la
carriere prophétigue de Muhammad, Coran a I'appui.
A partir des traditions biographiques et exégétiques ulté-
rieures, M. Muranyi situait les sabigan a La Mecque; il
tentait de déterminer quel en était le milieu social. Il y voyait
un milieu de gens de rang mineur, les du‘afa’ (« faibles »),
c’est-a-dire ceux dont la situation sociale n’avait pas d’im-
portance dans une cité commercante ou les grandes
familles étaient, elles, opposées a la prédication de
Muhammad. Dans ce cadre, M. Muranyi donnait beaucoup
d’'importance a «la maison d’al-Argam »: durant six ans,
selon les traditions issues d’'lbn Sa‘d, le petit groupe de
ces premiers adeptes se serait retrouvé quasi clandestine-
ment autour de son prophéte dans cette maison mise a sa
disposition par I'un d’entre eux.

A la suite de W.M. Watt, on peut cependant constater
qu’une autre ligne de traditions, celle d’lbn Ishag, est tota-
lement muette sur «la maison d’al-Argam ». Par ailleurs,
W.M. Watt, analysant les listes qui sont fournies des pre-
miers adhérents a I'islam, estimait de son c6té que, dans
ce groupe, les «hommes détachés de tout clan», qui

| BCAI 18 - 2002 34
BCAI 18 (2002) Rubin Uri (ed.) : The Life of Muhammad. Vol. 4 de The Formation of the Classical Islamic World, recensé par A.-L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

pourraient correspondre aux gu‘afa’ sur lesquels insiste
M. Muranyi, «étaient relativement peu nombreux ».
Correspondent-ils réellement aux sabigin évoqués par les
deux passages coraniques invoqués par M. Muranyi? On
ne le saura jamais car ces deux petits textes ne disent rien
de ce genre. Ceux-ci sont d’ailleurs explicables bien
autrement.

Les chapitres 7 et 8 de 'ouvrage édité par U. Rubin
sont la réimpression de deux études devenues classiques:
analyses textuelles concernant des traditions relatives a
linstallation de Muhammad a Yatrib. Il s’agit de « The Mee-
tings at al-‘Agaba» de Gertrud Mélaméde (Le monde
oriental, Uppsala, 1934), et de « The Sunnah Jami'ah...»
de R.B. Serjeant (BSOAS 41, 1978).

Lanalyse de G. Mélaméde s’appliquait aux nombreux
récits sur la ou les rencontres de Muhammad avec des repré-
sentants des tribus arabes de Médine préludant a son
installation dans le secteur. Lanalyse se concluait sur un
paragraphe ol 'auteur, s'interrogeant sur ce qui avait amené
ala création des Iégendes autour des événements de Agaba,
en particulier la mention de deux rencontres et non d’une
seule, y voyait principalement, a la suite de Goldziher et
d’Horovitz, le souci de calquer, au moins formellement, cer-
tains éléments de la vie de Muhammad sur des éléments
de la vie de Moise et de Jésus qui pourraient en étre la
source lointaine, peut-étre a partir d’ouvrages apocryphes.

Quant aux documents présentés en une sorte d’édi-
tion critique, traduits, annotés et commentés par R.B.
Serjeant, ils ne sont pas de méme nature que les textes sur
‘Agaba. Il s’agit de ces pactes qui furent établis entre
Muhammad et les différents clans de Yatrib, et qui furent
regroupés en un seul ensemble dans ce que 'on a appelé
improprement « la Constitution de Médine ». L'étude de R.B.
Serjeant est devenue classique. Elle intervenait au bout d’une
longue suite d’études antérieures qui avaient abordé les
problémes relatifs a ce texte : authenticité et unité de I'en-
semble, ou, au contraire, caractére douteux, disparate ou
recomposé de ses éléments; problémes d’interprétation;
limites des tentatives d’harmonisation avec la littérature
parallele des Magazi ; questions qui se posent a propos de
I'identité des clans juifs qui figurent respectivement dans
les documents de Yatrib et dans la littérature des Magazi,
etc. Rappelons enfin que si 'authenticité des documents
de Yatrib est assez largement admise, elle ne I'est cepen-
dant pas de fagon unanime.

L'étude suivante, de J.M.B. Jones, parue dans le
BSOAS 19, 1957, abordait le théme des expéditions de
Muhammad et de ses compagnons sous I'angle de la chro-
nologie. Lauteur y présentait tout d’abord un tableau mettant
en regard, d’un coté, la date fournie par Wagqidi pour cha-
que expédition, et, de l'autre coté, les dates qui figurent
respectivement dans les autres ouvrages ou traditions
historiographiques, et qui sont assez souvent discordan-
tes. Cela ne signifie pas forcément que les dates ou les
informations fournies par Wagidi soient, en fait, plus sires
I

a tout coup que celles qui sont fournies par les autres auteurs
a partir de traditions ou de reconstructions personnelles
différentes. Mais leur caractére systématique chez Wagqidi
en fait un élément de référence commode dans une vue
comparative, et, surtout, cette systématisation représente
littérairement une étape importante dans le développement
de la structure chronologique de la biographie du prophéte
de lislam.

Deux études particuliéres (chap. 10 et 11) sur les évé-
nements de Hudaybiyya font suite a cette vue d’ensemble
sur la chronologie des Magazi. Les négociations de
Hudaybiyya entre Muhammad et les Quray$ ont été abon-
damment étudiées par ailleurs. Dans la premiére des deux
études rééditées ici (The Muslim World 71, 1981), Furrukh
B. Ali estimait que la version recue des événements, celle
qui figure dans différents ouvrages comme la Sira d’lbn
Hisam et le Ta’rih de Tabari et qui est attribuée a ‘Urwa
b. al-Zubayr, n’était pas crédible pour un ensemble de rai-
sons. Aussi proposait-il de s’appuyer plutét sur une version
issue d’'un compagnon de Muhammad, al-Bara’ b. Azib, citée
brievement par Tabari, mais dont le récit figure notamment
chez al-Buhari et chez Muslim. Il étudiait ensuite I'événe-
ment a travers le Coran (sourate 48) dont il estimait qu'il
est «la source la plus fiable pour tout événement de la vie
du Prophéte », puis a travers le hadit d’une fagon générale,
et il s’efforgait enfin d’en retracer les grandes lignes revues
et corrigées, mais, finalement, a la maniére des biographies
classiques.

Quant a I'étude suivante, celle de G.R. Hawting (JSA/
8, 1986), son propos n’était pas de discuter de la vali-
dité historique des différentes versions des événements
de Hudaybiyya. Insistant sur I'analyse du terme fath, il
établissait une nette distinction entre les récits de ces évé-
nements, d’une part, ol il s’agirait effectivement du
sanctuaire de la Ka‘ba et de son «ouverture » concréte
avec des clés, ceci dans le cadre des récits sur la ‘umra
négociée a Hudaybiyya, et, d’autre part, les récits sur I'en-
trée conquérante de Muhammad et de ses partisans a La
Mecque, ou le mot fath finit par étre utilisé dans le sens
de «conquéte ». G.R. Hawting mettait en évidence le pro-
cessus littéraire d’adaptation, de réadaptation et
d’harmonisation de différents motifs stéréotypés a des
thémes différents : ceux de la ‘umra de Hudaybiyya, ceux
de I'entrée de Muhammad a La Mecque, ceux de son pé-
lerinage d’adieu, ainsi qu’a d’autres thémes relatifs au
sanctuaire. Nous retrouverons la question de Hudaybiyya,
mais traitée deux fois d’une maniére trés différente, dans
I'ouvrage édité par H. Motzki dont nous faisons plus loin
le compte-rendu.

Trois études sont republiées par U. Rubin sous la ru-
brique générale de «The Idealized Muhammad ». Le
chap. 12 est la reprise d’un article de Josef Horovitz, « The
Growth of the Mohammed Legend » (The Muslim World
10, 1920). Cet article était centré sur les miracles attribués
au prophéte de l'islam et sur le « merveilleux » dont sont

I

| BCAI 18 - 2002 35 |

BCAI 18 (2002) Rubin Uri (ed.) : The Life of Muhammad. Vol. 4 de The Formation of the Classical Islamic World, recensé par A.-L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

enrobées beaucoup de traditions, en particulier celles véhi-
culées par Ibn Ishag.

L'étude d’Héribert Busse (JSA/ 14, 1991), reproduite
au chapitre 13, concerne le voyage nocturne (isrd’) et I'as-
cension (mi‘rag) de Muhammad. Il s’agit, en relation avec
Coran 17, 1, d’'une analyse descriptive des récits relatifs a
I'isra’ et au mi‘rag tels qu’ils sont rapportés par les tradi-
tions diverses puisées dans des sources répertoriées. Il
ressort de cette analyse qu’il en existait plusieurs versions
anciennes, dont une seule a pris place dans le Coran sous
la forme du verset 1 de la sourate 17. Ces différentes tradi-
tions, que I'auteur classe en trois types, sont a considérer,
selon lui, en relation avec différentes sources
pseudépigraphiques juives, principalement le 1¢ et le 2°
livre d’Hénoch, le Testament de Levi, le 3 livre de Baruch,
le Testament et 'Apocalypse d’Abraham et le 4€ livre d'Es-
dras. De fait, les motifs empruntés a la littérature
apocalyptique juive y sont patents. Il est difficile, cepen-
dant, de suivre I'auteur lorsqu’il dit que les narrations
islamiques sur le voyage nocturne et I'ascension de
Muhammad sont « imprégnées de I'esprit » de cette littéra-
ture, car la relation qui peut exister entre les deux genres
n’est pas de I'ordre d’une continuité intellectuelle, religieuse
et littéraire véritable. Elle reléve davantage de I'application
adventice @ Muhammad et a sa mission de motifs dispara-
tes empruntés aux pseudépigraphes juifs.

La troisiéme de ces études regroupées sous la rubri-
que du « Muhammad idéalisé » est la traduction anglaise
d’un article de A.J. Wensinck sur « Muhammad et les pro-
phétes » (Acta Orientalia 2, Oslo, 1924). J'y reléverai
I'analyse d’un point central de la prophétologie islamique, a
savoir I'affirmation d’une succession d’envoyés (rasi/) nom-
mément désignés, dont la caractéristique est que chacun
est envoyé a un peuple déterminé. Les « prophétes » (nabi)
sont trés nombreux, mais le nombre de ces «envoyés »
(rasal) ne dépasse pas neuf en y comprenant Muhammad.
Wensinck décéle la source de cette conception dans cer-
tains des Actes apocryphes de I'un ou l'autre apdtre du
christianisme, ou I'expression « envoyé de Dieu » est récur-
rente, et selon lesquels, déja, chacun des apotres était
envoyé en mission dans une contrée précise du monde
connu, pour évangéliser un peuple déterminé. De fait, nous
avons chez Ibn Ishaq I'attestation que ce théme était connu
des traditionistes musulmans.

La quatriéme division de 'ouvrage édité par U. Rubin,
intitulée « Muhammad and Christian Apologies », ne com-
porte qu’un chapitre, ou se trouve reprise l'intervention de
Sidney H. Griffith au colloque de Strasbourg de 1980 sur
La vie du Prophéte Mahomet évoqué plus haut. Le propos
de S. H. Griffith était « d’esquisser le portrait de Muham-
mad et I'évaluation du Coran tels qu’ils peuvent étre tirés
des ouvrages d’apologétique chrétienne » en arabe et en
syriaque, a partir du premier siécle abbasside. La question
étudiée par cet article concerne donc davantage I'histoire
de la polémique islamo-chrétienne a une époque relative-
I

ment avancée, que la vie du prophéte de I'islam un siécle et
demi auparavant.

LES CONTRIBUTIONS AU COLLOQUE DE NIMEGUE

EDITEES PAR H. MOTZKI

Ces contributions sont réparties en deux sous-ensem-
bles: I. Le développement de la tradition de la sira
(5 contributions) ; Il. La fiabilité historique du matériel bio-
graphique source (5 contributions). Le ton dominant en est
donné par l'introduction générale de H. Motzki, de I'Univer-
sité de Nimegue, organisateur du colloque et éditeur des
contributions. Il peut se résumer dans la remarque suivante
qu’il présente sous la forme d’un dilemme: «D’un c6té il
n’est pas possible d’écrire une biographie historique du Pro-
phéte sans étre accusé de faire un usage non critique des
sources ; tandis que, d’un autre coté, lorsqu’on fait un usage
critique des sources, il est simplement impossible d’écrire
une telle biographie » (p. xIv). La plupart des contributions
illustrent bien ce dilemme, chacune avec ses nuances pro-
pres.

La premiére contribution, « The Life of Muhammad and
the Islamic Self-lmage », est d’Uri Rubin, éditeur de I'ouvrage
recensé précédemment. U. Rubin, ici, ne s’interroge pas sur
l'authenticité des textes qui décrivent la vie de Muhammad,
mais il prend pour objectif I'histoire de ces textes. Il appli-
que a deux épisodes particuliers des expéditions de
Muhammad la méthode qu’il avait déja mise en application
dans son ouvrage The Eye of the Beholder a propos de la
période dite mecquoise de la sira. Le but en est de mettre
en évidence comment, a travers les différentes variantes
des relations sur des « événements » particuliers, la tradi-
tion islamique finit par transmettre non pas tant ce qui s’est
réellement passé que I'image que la umma veut donner
d’elle-méme. Les deux épisodes par lesquels il illustre son
propos sont celui de la ‘wmra de Hudaybiyya et celui de la
bataille de Badr. En plus des différents détails qu’il analyse
dans les récits relatifs a ces deux événements, et qu'il est
impossible d’évoquer ici, il en souligne la citation récurrente,
dans 'un et l'autre cas, du verset 24 de la sourate 5 évo-
quant le refus des Fils d’Israél d’entrer dans la Terre Promise
par peur des géants qu’ils auraient a y combattre (cf. Livre
des Nombres, chap. 13 et 14). Telle ne sera pas I'attitude
des compagnons du prophéte de I'islam & Hudaybiyya
comme a Badr: « Les croyants musulmans changent le refus
israélite et le retournent en une version islamique positive »:
le renouvellement, pour les combattants de l'islam, d’un
ancien commandement de Dieu auquel les Fils d’Israél ont
été infidéles (p. 9). En conclusion, I'image que la umma
veut donner d’elle-méme a travers ces récits est la suivante :
« Lensemble de la umma arabe en tant que groupe collec-
tif constitue, ici, la nouvelle communauté élue qui prend la
place des Fils d’lsraél » (p. 16).

La deuxiéme contribution, «Sira and Tafsir : Muham-
mad al-Kalbi on the Jews of Medina » est de Marco Schdller,
de I'Université de Cologne. Aprés une présentation de la

I

| BCAI 18 - 2002 36 |

BCAI 18 (2002) Rubin Uri (ed.) : The Life of Muhammad. Vol. 4 de The Formation of the Classical Islamic World, recensé par A.-L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

personnalité de Muhammad b. al-Sa’ib al-Kalbi dans le
contexte général de la tradition islamique, 'auteur se livre &
un examen minutieux des éléments de sira contenus dans
le « Tafsir » qui lui est attribué, en se limitant au conflit de
Muhammad avec les juifs de Médine. Il en expose un cer-
tain nombre de résultats d’ordre textuel ou littéraire en
comparaison avec le matériel et I'écriture des sira « ortho-
doxes ». Il en tire finalement la conclusion suivante : Le Tafsir
de Kalbi est un document confus. Tel qu’on I'a reconstitué,
c’est une compilation tardive (fin 111 - début Iv® s. H.),
mythiquement attribuée a Ibn ‘Abbas. « Il semble impossi-
ble d’en discerner un noyau historique s'il y en a un », dit-il
(p. 43). Il suggére cependant que « malgré sa rédaction ou
sa forme littéraire tardives, le Tafsir de Kalbi contient effec-
tivement un noyau de matériel ancien non orthodoxe » qui
peut lui étre attribué ou situé au moins a sa génération, et
que I'on peut recouper avec des citations fournies par
d’autres sources. Ce matériel peut avoir circulé dans I'Est
ol les transmissions de Kalbi étaient assez connues. Ces
éléments ne devraient pas étre écartés ou invalidés uni-
quement pour des raisons externes, estime-t-il (p. 44).

La troisiéme contribution est d’Adrien Leites, de I'Uni-
versité de Paris IV: « Sira and the Question of Tradition ».
Lauteur y présente sa méthode personnelle (p. 53-54) des-
tinée a reconstruire, dans une approche dynamique des
ouvrages, le développement d’une tradition de sira (I'unité
de signification), a partir des informations rapportées par
différents transmetteurs sur un méme fait (les unités ver-
bales). Il illustre sa méthode en analysant les récits sunnites
et chi'ites concernant «Ia tradition des étoiles filantes »
(p. 55-64). Le motif global de cette tradition est le suivant:
en signe de la rupture instaurée dans le cours des événe-
ments par Muhammad, soit au moment de sa naissance
(pour les chiites), soit au moment ot il va recevoir sa mis-
sion (pour les sunnites), les démons, bombardés par des
étoiles, sont chassés du ciel et exclus de la place d’ou ils
pouvaient surprendre furtivement les paroles célestes. Sans
doute les propos théoriques sur la méthode, qui se veulent
trés généraux dans leur application, auraient-ils gagné, sur-
tout dans le cadre du colloque, a étre confrontés avec un
exemple qui ne soit pas I'évocation d’un « phénomeéne sur-
naturel ». Lauteur semble le reconnaitre lui-méme (p. 64).
Notons en tout cas que I'on peut étudier méme la tradition
des étoiles filantes et son développement d’une autre ma-
niére, c’est-a-dire comme un écho, en contexte islamisé, de
motifs littéraires connus dans I'environnement religieux gé-
néral du temps. Ces motifs sont probablement zoroastriens
a l'origine, et ils figurent dans la littérature juive
(pseudépigraphes, midrash et Talmud). Les réminiscences
que nous en retrouvons dans la sira comme dans le Coran
y gagneraient sans doute quelques lumiéres supplémen-
taires, en contexte chi'ite comme en contexte sunnite.

La quatriéme contribution, « Mlsa b."Ugba’s Maghazi »
est de Gregor Schoeler, de I'Université de Bale. C’est une
intervention en allemand (p. 67-90) mais dont un résumé
I

substantiel est fourni en anglais (p. 90-96). Il s’agit au dé-
part d’un ensemble de dix-neuf fragments publiées par
Sachau en 1904 d’aprés une collection du Vi / XIvé siecle,
et dont I'isnad remonte a al-Zuhri par Misa b. ‘Ugba; la
source initiale invoquée par al-Zuhri en est généralement
‘Urwa b. al-Zubayr. En 1953, J. Schacht avait appliqué a
ces fragments le méme traitement qu'’il avait appliqué anté-
rieurement au matériel légal des traditions islamiques, et
dont le résultat était que nous avons affaire a des relations
fragmentaires tardives, marquées par les préoccupations
propres aux juristes de la période abbasside a la fin du 11° et
au long du 11® siecle de I'négire. Cependant des versions
paralléles aux fragments publiés par Sachau ont été trou-
vées dans un certain nombre d’ouvrages qui étaient inédits
et inconnus aux temps des publications de Sachau puis de
Schacht. Aussi G. Schoeler estime-t-il que le temps est venu
de réexaminer ce probleme, et de remettre quasi totale-
ment en question les positions prises par J. Schacht a son
propos. Ce réexamen est illustré par deux exemples, dont il
conclut que, dans ces cas, la théorie de J. Schacht s’écroule
(p. 92). Par ailleurs, selon J. Schacht, les isnads des frag-
ments du manuscrit de Sachau illustrent le plus souvent le
phénomeéne de I'accroissement rétroactif des isnads a me-
sure que le temps passe, qui fait que I'on attribue & Musa
b. ‘Ugba, par le canal de Zuhri puis de ‘Urwa b. al-Zubayr,
des informations fausses et des relations tardives qui n'ont
aucune valeur documentaire pour le temps des origines.
G. Schohler, s'appuyant sur I'examen de deux autres frag-
ments de Sachau confrontés a leurs paralléles, aboutit a la
conclusion que la théorie de Schacht, ici, ne tient pas non
plus.

Il nen reste pas moins que les paralléles cités par
G. Schoeler sous l'autorité finale du méme ‘Urwa b. al-Zubayr
comportent plus d’une fois, dans le contenu de I'informa-
tion elle-méme, des variations notables. Ceci laisse entier
le probléme de la valeur documentaire de ces informations
et de leur mode de transmission. Il remarque, a propos du
fragment IV: «Nous ne pouvons pas affirmer avec certi-
tude que cette relation correspond exactement a un fait
historique, mais ce que nous pouvons affirmer, c’est que,
dans ce cas, ‘Urwa rappelle et transmet le récit d’'un contem-
porain de I'événement, nommément son propre pére
(al-Zubayr) » (p. 94). Les deux variantes qu'il cite de ce
texte pourtant trés court (p. 85 et 93) posent en effet un
sérieux probléme d’interprétation, surtout si I'on y ajoute
encore une variante qui figure chez Buhari. Toutes sont di-
tes provenir des mémes transmetteurs. Mais qu’a raconté
exactement al-Zubayr, le pére de ‘Urwa, et dans quel
contexte ? La réside tout de méme la question.

La cinquiéme contribution concerne les sources chiites
les plus anciennes sur la biographie de Muhammad. Elle
est de Maher Jarrar, de I'Université américaine de Beyrouth,
et s'intitule « Sirat Ahl al-kisd’ ». Lauteur y traite essentiel-
lement des sources imamites, dont les ouvrages sont
tardifs : le Kaff de Kulini et le Tafsir de ‘Ali al-Qummi (tous

I

| BCAI 18 - 2002 37 |

BCAI 18 (2002) Rubin Uri (ed.) : The Life of Muhammad. Vol. 4 de The Formation of the Classical Islamic World, recensé par A.-L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES |

deux du Iv® / X s.), et le Bihar de Maglisi (énorme compila-
tion du Xi®/ xvis.). Ces corpus ont ceci de caractéristique
que les sources premiéres des informations y sont essen-
tiellement les Imams, les plus anciens cités étant
Muhammad al-Bagir (m. * 117/735), et surtout Ga‘far al-
Sadig (m. 148/765). Lauteur note aussi que, dans le cadre
sunnite ordinaire, al-Zuhri aurait été le disciple du 4¢ imam,
‘Ali Zayn al-Abidin, pére de Muhammad al-Bagir , et qu’lbn
Ishag, selon la tradition chi'ite, aurait été un des compa-
gnons de Muhammad al-Bagir. Mais trés peu de chose en
apparait dans les compilations sunnites connues.

Dix pages de I'étude de Maher Jarrér sont consacrées
al'un des transmetteurs de Ga‘far al-Sadig, Aban b. ‘Utman
al-Ahmar (m. dans le dernier quart du 1 s. / = 790-815).
Ce transmetteur aurait écrit un ouvrage historique (mabda’
+ mab‘at + magazi + saqifa + ridda). Nous n’en trouvons
aucune mention dans le Fihrist d’lbn al-Nadim, mais al-
Ya‘qubi, dans son Tarih, mentionne 'ouvrage d’Aban comme
ayant été 'une de ses sources. A partir de ce qui est trans-
mis d’Aban par les ouvrages imamites, I'auteur analyse la
forme et la structure du matériel qui le compose. Il pré-
sente également les éléments principaux qui caractérisent
le contenu de ce matériel: la suprématie des Imams vy in-
vestit les récits sur les prophétes; la lumiére divine
s’accomplit en la paire Muhammad / ‘Ali; les « Mérites de
‘Ali », associés a des récits populaires sur ses hauts-aits, y
deviennent autant de «Preuves de la Prophétie » genre
dans lequel il est étroitement associé a Muhammad; le role
d’Abl Bakr et de ‘Umar est occulté, etc. Il note enfin que le
matériel ainsi analysé est fait uniquement de citations
d’Aban, éparpillées dans des chapitres des compilations
tardives, et qui ne reflétent ni le plan de l'ouvrage originel,
ni son ordre chronologique.

En revanche, nous possédons le Tafsir de ‘Ali b. Ibrahim
al-Qummi (m. aprés 307/896), I'un des plus anciens exé-
gétes imamites. Lauteur consacre trois pages (113-115) au
matériel de magazi qui peut étre repéré dans ce commen-
taire. Lune de ses sources importantes en ce domaine
semble avoir été un ouvrage d’lbn Abi ‘Umayr (m. 217/
832), dont nous retrouvons de nombreux éléments égale-
ment chez Maglisi. Le contenu est a mettre en relation
avec un matériel plus large qui était probablement en circu-
lation a partir du 11° / vili® siécle. Outre les variations d’avec
les traditions des sources classiques, s’y manifeste le pro-
cessus habituel d’adaptation chi‘ite, avec les changements
de noms et I'accentuation du role de ‘Ali, souvent d’aprés
des motifs populaires. Lauteur y reléve la mention d’'une
expédition inconnue des sources classiques, la gazwat wadi
yabis, qui serait la « circonstance de la révélation » de Co-
ran, 100, 1.

Les études sur les magazi-sira vus du coté des tradi-
tions chiites sont plutét rares. La contribution de Maher
Jarrar, trés bien documentée (28 p. en 4 annexes docu-
mentaires), comble ce déficit. En conclusion, il se demande
pourquoi les ouvrages imamites en tant que tels sur la sira
I

et les magazi ont disparu ou, pourquoi n’en entend-on plus
parler aprés les VI® et vII® / XII® et XII® siécles ? Il esquisse
une réponse a cette question a partir de la conception mes-
sianique d’une histoire sainte centrée sur les «gens du
manteau » et leurs descendants. Dans la perspective
imamite, la source de la lumiére, de la direction et de la
rédemption résidant dans I'lmam vivant, puis dans I'lmam
caché, il n’y plus a rechercher une légitimité, une identité et
une eschatologie tirées des événements de la sira (p. 116-
117). D’autant moins, ajouterais-je, qu’au bout extréme de
la sira, les « gens du manteau » avaient été les grands per-
dants de la compétition politique.

Dans la sixiéme contribution, relativement courte,
Michael Lecker, de I'Université hébraique de Jérusalem,
présente et traduit en anglais trois récits paralléles relatifs
a la higra de Muhammad et de ses compagnons a Yatrib.
Les trois textes arabes, relativement courts, sont fournis
en annexe. Ge sont des sortes de traditions perdues, ex-
traites d’ouvrages historiographiques moins connus que les
grands classiques, et par lesquels elles sont tirées de I'oubli
ou elles étaient tombées: le Tarih al-hamis d’al-Diyarbakri
(m. 990/ 1582), la Sira Samiyya d’al-Salihi (m. 942 / 1535-
6), et le NaSr a-mahasin de I'historien yéménite Ibn al-Dayba’
(m. 944 / 1537), édité plus récemment. Contrairement aux
versions regues qui présentent la higra comme une fuite
secréte aprés des persécutions, ces trois relations, indé-
pendantes les unes des autres et chacune avec ses nuances
propres, rapportent qu’aprés la rencontre de ‘Agaba le dé-
part de Muhammad et de ses compagnons a Yatrib fut le
résultat d’'un compromis diplomatique passé entre les Quray$
de La Mecque d’une part et les Aws et les Hazrag de Yatrib
d’autre part. Ce compromis, tout en évitant un affrontement
entre les deux parties revendiquant la présence de
Muhammad chez eux, permit a celui-ci de réaliser ses pro-
jets d’installation a Yatrib avec ses partisans. Cela s’effectua
avec I'assurance d’un pacte [mitaq] de sauvegarde garanti
par les Quray$, et dans un délai raisonnable de trois ou
quatre mois permettant aux Quray$ de ne pas perdre la
face devant les Bédouins. Muhammad fut satisfait de ce
compromis proposé par les Qurays, et les gens de Yatrib
s’y rallierent par obéissance a celui qu’ils avaient reconnu
comme prophéte.

A T'issue d’un bref commentaire ot il souligne succes-
sivement le fait du traité et le pragmatisme des Quray$ visant
a prévenir une confrontation et a sauvegarder un départ
sans obstacle, M. Lecker conclut: « Ces relations peuvent
avoir été supprimées de la littérature conventionnelle de
sira, laquelle préférait parler d’'un prophéte persécuté et
humilié plutdt que de quelqu’un dont la route vers Médine
avait été pavée par un compromis politique » (p. 166-7).
Ceci illustre bien le fait que la littérature classique de sira
dont on parle souvent en termes de développements et
d’amplifications, est aussi le résultat de sélections, de re-
tranchements et de censures, et que les «traditions
perdues » peuvent présenter un certain intérét lorsqu’on les

I

| BCAI 18 - 2002 38 |

BCAI 18 (2002) Rubin Uri (ed.) : The Life of Muhammad. Vol. 4 de The Formation of the Classical Islamic World, recensé par A.-L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

retrouve. M. Lecker est connu pour ne pas ménager ses
efforts en ce sens.

L'étude qui suit, de Harald Motzki, est longue : 70 pa-
ges en comptant les trois diagrammes annexes. Outre qu’elle
est un modele d’étude critique sur un ensemble de récits
centrés sur un événement circonscrit, elle constitue peut-
étre, méthodologiquement, une sorte de pdle pour
I'ensemble des actes du colloque dont Harald Motzki fut
l'organisateur. La question préalable qu’il pose est la sui-
vante : nos sources sur la biographie de Muhammad étant
constituées par des traditions, celles-ci sont-elles seulement
le reflet des idées qui ont présidé a la description du passé,
ou bien s’agit-il d’une sorte de miroir brisé & partir duquel il
est malgré tout possible de reconstruire quelque chose de
la réalité historique ? Lauteur opte pour le second terme de
I'alternative, une fois reconnus et bien cernés les biais ten-
dancieux des informations, qu'il rappelle briévement. I
soumet son option & un test critique, en prenant pour
exemple un événement relaté par diverses traditions: I'as-
sassinat du leader juif Ibn Abi l-Hugayq, sur ordre de
Muhammad a un moment donné de sa carriere a Médine. Il
justifie le choix qu'’il fait de cet épisode, lequel a fait I'objet
de nombreux récits traditionnels aux entrecroisements com-
plexes, aux chaines de transmission diversifiées, et aux
détails souvent différents, divergents ou contradictoires.

Au flou critique habituellement pratiqué par les bio-
graphes devant une telle complexité, H. Motzki oppose une
méthode d’analyse conjointe des «isnad — cum — matn »,
dont il énonce les principes de base, et dont il donne une
illustration détaillée a travers I'analyse de ce qui concerne
I'assassinat d’'lbn Abi -Hugayg. Pour cet épisode, il dé-
gage quatre grands groupes de transmission, remontant
respectivement a une autorité source : deux compagnons
de Muhammad, et les fils de deux autres compagnons de
Muhammad. H. Motzki détermine le chainon commun aux
isnads de chaque groupe, il détecte les invariants des tex-
tes et il finit par en dégager un noyau dont il estime qu'il
refléte une réalité historique. Le résultat est maigre, dit-i,
pensant a tous les détails dont les récits traditionnels sont
assortis; le voici: «Le Prophéte envoya un petit nombre
d’hommes sous le commandement de ‘Abd Allah b. Atig
en vue d’assassiner Rafi‘ b. Abi l-Hugayq qui vivait a I'exté-
rieur de Médine. Lassassin (ou les assassins) durent monter
a son appartement, et lorsqu’il en descendit (lui ou un autre
homme), il manqua une marche et se blessa au pied. lls ne
s’en allérent pas avant d’avoir vérifié que la victime était
bien morte » (p. 232).

Les biographies de Muhammad écrites par les savants
occidentaux, en conclut-il, ne fournissent pas une peinture
historique fiable de sa vie, en raison de I'usage éclectique
qu’elles font des sources. Cependant, ajoute-t-il, la conclu-
sion qu’en ont tirée P. Crone et M. Cook dans leur ouvrage
Hagarism , a savoir qu’il est impossible de reconstruire les
faits sur la base des sources islamiques, n’est pas convain-
cante. Il est possible, en principe, de reconstruire la réalité
I

historique sur cette base a condition d’une étude critique
des sources telle qu'il en a illustré la méthode a travers
I'exemple qu’il a choisi. Mais il y a peu d’études systémati-
ques en ce sens jusqu’a présent, remarque-til. Et pour cause,
pourrions-nous ajouter, car, pour conclure, il se pose une
question importante : le jeu en vaut-il la chandelle ? « Nous
pouvons nous demander, dit-il, si le résultat peut justifier
que 'on consacre tant de temps et d’énergie pour une telle
entreprise/Ali [...]. La biographie historique qui pourra ré-
sulter de tous ces efforts ne sera probablement que trés
mince [...]. En conséquence, la biographie historico-critique
du Prophéte que j’ai en I'esprit sera plus qu’une simple col-
lection des détails qui constituent le noyau historique des
sources. Ge sera aussi une étude compréhensive de I'his-
toire des traditions qui constituent la sira du Prophéte
Muhammad » (p. 233-234).

L'étude qui suit se situe dans la méme ligne. Andreas
Gorke, de I'Université de Hambourg, y traite de la tradition
historiographique sur Hudaybiyya . Cette question était déja
gtudiée par deux articles réédités par U. Rubin, dans
l'ouvrage précédemment recensé, ainsi que par l'interven-
tion de ce dernier au colloque de Nimégue (voir plus haut).
Dans cette nouvelle étude, qui est un abrégé de sa these
(Hambourg, 1996), A. Gorke reconsidére totalement les
choses sur le plan critique. Utilisant sensiblement les mémes
méthodes que H. Motzki, il aboutit a un résultat analogue
quant au noyau historique de I'événement et quant a I'his-
toire du développement des traditions a travers les aléas
de leur transmission.

La narration la plus ancienne, estime-t-il, est celle qui
est attribuée a ‘Urwa b. al-Zubayr. Mais cette narration an-
cienne est déja elle-méme un récit combiné a partir de
traditions différentes, et une version quasi canonique,
d’autres éléments traditionnels n'ayant pas réussi a s’y im-
poser. C'est a partir de ce récit combiné que I'auteur, aprés
une analyse minutieuse, dégage a son tour les éléments
qui pourraient en constituer le noyau historique : un traité
passé par les Qurays avec Muhammad et ses compagnons,
illustrant le fait que le rapport de force est en faveur des
Qurays, et stipulant que les partisans de Muhammad doi-
vent renvoyer a La Mecque les fugitifs qurayshites qui se
sont agrégés a leur groupe. Il y eut donc sans doute bien
un traité en un lieu appelé Hudaybiyya (dont la localisation
reste incertaine), mais ce que nous en connaissons de
fagon assurée se réduit a cela. En disparaissent des élé-
ments aussi notables que la stipulation d’une tréve, le
renouvellement de I'allégeance faite a Muhammad par ses
compagnons, les apres discussions sur les formulations du
traité écrit, certains commentaires coraniques, etc., éléments
qui constituent une part importante du récit standard
combinant les narrations d’lbn Hisam, d’al-Wagidi, d’lbn Sa‘d
et d’al-Tabari.

Lintérét de la démarche d’A. Gorke demeure cepen-
dant de nous informer, elle aussi, sur les modes de
développement des traditions et de leur transmission entre

| BCAI 18 - 2002 39
BCAI 18 (2002) Rubin Uri (ed.) : The Life of Muhammad. Vol. 4 de The Formation of the Classical Islamic World, recensé par A.-L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

une cinquantaine et une centaine d’années aprés I'événe-
ment rapporté. On constate, en effet, que des constructions
tardives par rapport a I'événement se manifestent déja dans
le matériau qui remonte probablement a ‘Urwa (m. 94 /
712): glorification et transfiguration de I'image du prophéte
(miracle et signe divin), mise en relief déja « canonique »
des personnages d’Abu Bakr et de ‘Umar les futurs califes
«orthodoxes ». A quoi s'ajouteront, dans les récits ultérieurs
et au fil du temps, maints éléments adventices: le renou-
vellement de I'allégeance, les références a des passages
purement allusifs du Coran, en particulier ceux de la sou-
rate 48 dont il est dit qu’ils concernent Hudaybiyya, des
assemblages d’épisodes dont on retrouve I'écho a propos
d’autres événements, des évocations de hadits, des themes
Iégaux, notamment ceux qui concernent les rites sacrificiels
ou la sacralisation des pelerins et qui sont typiques d’une
jurisprudence ultérieure, etc. Lauteur émet enfin quelques
hypothéses qui, selon lui, pourraient expliquer certaines
anomalies dans le contenu des transmissions ainsi que les
variantes considérables qui apparaissent dans des lignées
de transmission remontant aux mémes informateurs de
départ.

Quatre diagrammes détaillés sont annexés par
A. Gorke a son étude. lls présentent, a partir des isnads,
les différentes lignes de transmissions issues de ‘Urwa b. al-
Zubayr. Ajoutés a la lecture de son texte, ils contribuent a
nous convaincre visuellement a la fois de I'acribie de 'auteur
et de la difficulté de réaliser une biographie d’ensemble du
prophéte de I'islam qui soit autre chose qu’une reconstruc-
tion partielle et souvent aléatoire.

Cest dans un autre registre que nous transporte Robert
G. Hoyland par sa contribution concernant I'évaluation des
plus anciens écrits chrétiens sur Muhammad. R.G. Hoyland,
d’Oxford (British Academy, St John’s Collége), est I'auteur
d’un solide ouvrage paru a Princeton en 1997, intitulé Seeing
Islam as Others Saw It. A Survey and Evaluation of Chris-
tian, Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam, et
dont il tire les éléments de son intervention au collogue de
Nimegue.

Quel intérét y a-t-il a étudier les écrits de ces observa-
teurs dits « extérieurs » ? Lauteur, tout en reconnaissant que
les chrétiens ont présenté leurs informations selon leurs
propres catégories, s'inscrit en faux contre 'opinion de ceux
qui estimeraient que la prise en compte de leurs écrits n'a
aucun intérét: « Le point a noter, remarque-t-il, est que cette
information se base sur leur observation personnelle, ou
bien qu’elle se base sur rien d’autre qui ne soit finalement
provenu des musulmans eux-mémes ». |l donne quelques
exemples significatifs de ce fait (p. 289). La valeur des
sources chrétiennes réside, selon lui, en deux choses im-
portantes: «En premier lieu, elles sont toujours datables
de facon précise, ce qui, pour les deux premiers siécles de
I'hégire, ne peut étre normalement dit vrai des écrits musul-
mans. Puisque la perception musulmane de Muhammad a
connu un changement majeur durant cette période, ceci
I

signifie que les sources chrétiennes peuvent parfois fournir
le témoignage de ce changement sur lequel les sources
musulmanes sont silencieuses... ». Deux exemples compa-
rés, tirés respectivement de deux sources syriaques situées
a un siécle de distance I'une de I'autre (687 et 775), en
sont fournis concernant ce qui y est dit de «la tradition de
Muhammad » (p. 291). « En second lieu, poursuit-il, les sour-
ces chrétiennes conservent souvent des informations que
les musulmans omettent, soit parce que ce n’est pas trés
en accord avec leur propre vision des choses, soit simple-
ment par manque d’intérét». Il en cite de nombreux
exemples dans le contexte de la conquéte, puis de la poli-
tique religieuse des Omeyyades a partir de ‘Abd al-Malik.

«En ce qui concerne Muhammad, les écrivains chré-
tiens ne divulguent rien de nouveau sur sa biographie,
estime R.G. Hoyland, mais ils peuvent nous dire quelque
chose sur comment et quand son peuple, pour la premiére
fois, se mit a démontrer la vérité de son prophétisme. Il
n’y a point de traité écrit par les musulmans sur ce sujet
avant le milieu du Ix® siécle. Lapologétique chrétienne, par
ses textes, peut aider a combler ce vide, en montrant en
particulier I'importance que les théologiens musulmans
donnaient, depuis une date trés ancienne, au souci de
fouiller la Bible pour y trouver des allusions a leur pro-
phéte » (p. 292). Ces conclusions générales sont précédées
d’exemples plus précis qu’il donne sur certaines informa-
tions que les sources chrétiennes contemporaines des
premieres conquétes islamiques (entre 634 et 690) ont
pu donner sur Muhammad lui-méme, antérieurement a
toute relation islamique écrite sur ce sujet.

C’est donc a « voir aussi I'islam comme les autres I'ont
vu» que nous convie R.G. Hoyland, démarche & laquelle
nous sommes devenus accoutumés en sens inverse. On
peut espérer que I'ensemble de la production qu’il décrit de
fagon trés documentée dans son ouvrage Seeing Islam soit
réellement prise en compte, et sans préjugés anachroniques,
par les historiens des débuts de I'islam trop souvent confinés
dans le cercle fermé des sources islamiques.

Les actes du colloque de Nimégue s’achévent sur la
contribution d’Andrew Ripin, de I'Université de Calgary,
consacrée au Coran en tant que source « historique » éven-
tuelle pour une biographie de Muhammad. Cette question a
été maintes fois étudiée. En regard de ceux qui, comme A.
Welch, considérent le Coran comme étant «notre source
historique primaire pour la vie de Muhammad et les ori-
gines de la umma... », il rappelle une évidence : le nom de
Muhammad lui-méme n’apparait que quatre fois dans le
Coran et dans aucune de ces occurrences le propos n’est
adressé a Muhammad ; il est seulement fait référence a lui,
dans des déclarations de type dogmatique : messager de
Dieu; sceau de la prophétie; récepteur d’une révélation.
Quant a la sourate 93, qui est souvent utilisée pour évo-
quer I'enfance de Muhammad («Ne t’a-t-il pas trouvé
orphelin...» etc.), il rappelle une autre évidence, a savoir
qu’il s'agit 1a d’'un motif connu de la littérature religieuse

| BCAI 18 - 2002 40 |

BCAI 18 (2002) Rubin Uri (ed.) : The Life of Muhammad. Vol. 4 de The Formation of the Classical Islamic World, recensé par A.-L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

ambiante, qui n'a pas besoin de refléter une réalité histori-
que, et que le « Tu» auquel s’adresse le texte peut aussi
bien désigner un autre que Muhammad, lequel n’y est pas
nommé. Il rappelle également, en citant Michael Cook, la
maigreur des données du Coran sur les rares événements
militaires auxquels il peut y étre fait allusion (Badr, Uhud,
La Mecque), la tendance générale a ne pas nommer expli-
citement les groupes humains, les personnes et les lieux,
etc. On ne peut dire que les quelques données allusives du
texte mises ensemble permettent de placer Muhammad au
ceeur d’'un Coran considéré comme document pour une bio-
graphie.

Poursuivant par une analyse plus précise de la ques-
tion du destinataire des différents textes coraniques tels
qu’ils se donnent a lire, A. Rippin en arrive a la constatation
d’une ambiguité constante, de perturbations entrainant des
changements de destinataire d’une phrase a l'autre, d’un
grand désordre conceptuel et, finalement d’un texte le plus
souvent opaque, résultant d’'une composition / compilation
/ édition précipitée et hative. Quant a la relation entre la
sira et le Coran, elle est significative d’un développement
narratif et exégétique a I'intérieur de la umma davantage
qu’un témoignage permettant de penser que I'un des deux
atteste la véracité de I'autre. En fait, vouloir lire le Coran
«historiquement », c’est l'interpréter a la lumiére d’autres
matériaux.

Lauteur essaie alors d’esquisser ce a quoi se sont
ingéniées les stratégies interprétatives des musulmans:
fournir une image consistante et cohérente de Muhammad
comme arriére-plan des textes coraniques, probablement
et a la fois « en créant une sira basée sur des lectures ima-
ginatives du Coran et en greffant une sira préexistante et
émergente sur celui-Ci ». « A travers ce processus, un texte
opaque a été rendu intelligible et (Iégalement et religieuse-
ment) pertinent pour la vie de la umma ». Tout cela implique,
remarque-t-il, que nous sommes emmenés en dehors d’'un
rapport réel avec Muhammad, et nous place plutét dans le
champ des origines du Coran. Quant a la lecture mystique
des soufis, codée sous le nom de fa'wil, elle s’est aventu-
rée, estime-t-il, dans I'estimation des qualités universelles
et intemporelles du texte coranique. Elle a finalement ré-
clamé que la dimension historique du texte ne soit, au mieux,
que I'une, parmi un grand nombre, des significations possi-
bles (p. 307-308).

En fin de compte, se demande I'auteur, que veut
signifier le Coran et a quoi se rapportet-il ? La réponse,
selon lui, et je le suivrais volontiers sur ce point, est a trou-
ver dans I'élément commun aux milieux religieux
monothéistes du temps au Proche-Orient, plutdt que dans
une période historique spécifique a I'intérieur de I'Arabie.
La tache qui attend le lecteur du xxI° siécle a ce sujet,
conclut-il, est surtout de « déterminer la vraie place du Coran
dans le milieu religieux du temps ».

A.-L. de Prémare

| Université de Provence

| BCAI 18 - 2002 4|

BCAI 18 (2002) Rubin Uri (ed.) : The Life of Muhammad. Vol. 4 de The Formation of the Classical Islamic World, recensé par A.-L. de Prémare
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



