
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BC
© 
Michot Yahya, Ibn Sînâ. Lettre au vizir abû Sa‘d [Meryem Sebti]

Michot Yahya,
Ibn Sînæ. Lettre au vizir abº Sa©d.

Les Éditions al-Bouraq, Beyrouth, 1421/ 2000.
186 p.

Dans cet ouvrage, l’A. édite et traduit une épître iné-
dite d’Ibn Sînæ, la Lettre au vizir abº Sa©d, inconnue jusque
là des chercheurs occidentaux modernes. L’édition est éta-
blie d’après un manuscrit de Bursa non répertorié dans les
grandes bibliographies avicenniennes et découvert par
l’auteur. Dans cette épître, Ibn Sînæ recense quelques points
de discorde existant entre lui et l’un de ses rivaux et de-
mande au vizir Abº Sa©d al-Hamaƒænî d’arbitrer leur
différend. L’adversaire dont Ibn Sînæ combat les thèses est
le philosophe Abº l-Qæsim al-Kirmænî qu’il a rencontré à
Îamaƒæn en 405/1015. Cette épître, comme le note l’auteur,
n’est pas l’unique témoignage de l’âpre inimitié qui opposa
Ibn Sînæ à Abº l-Qæsim al-Kirmænî. La Lettre à Bahmanyær
éditée dans les MubæÌaÚæt fait état de la virulence de cette
discorde. De même, la cible de la colère d’ Ibn Sînæ dans la
Lettre aux savants de Bafidæd ne serait autre qu’Abº l-Qæsim
al-Kirmænî comme s’attache à le démontrer l’A. (p. 14*-15*).
Ce serait encore Abº l-Qæsim al-Kirmænî que viserait Ibn
Sînæ dans L’épître sur le Décret [divin] (al-Qadar), dans
laquelle il attaque ceux qui refusent de croire en l’existence
d’un décret divin. Une édition et une traduction inédites de
cette épître sont données par l’A. en appendice de son
ouvrage (Appendice I, p. 103-107). Dans un second appen-
dice (p. 116-126), l’A. présente une traduction inédite, à partir
d’une nouvelle édition, d’une petite épître d’Ibn Sînæ intitu-
lée l’Engagement (al-©Ahd). Précis de méthode qui lutte
contre une utilisation abusive de l’imagination dans les rai-
sonnements démonstratifs, ce petit texte définit
l’engagement philosophique comme purification de l’âme,
actualisation de l’intellect et amour du bien. À signaler que
l’édition et la traduction de la Lettre au vizir abº Sa©d et
celle de L’épître sur le Décret [divin] sont suivies respecti-
vement d’un index arabo-français. Le texte arabe de ces
deux épîtres et leurs traductions sont mis en regard. C’est
là une présentation très pratique, mais malheureusement
peu courante dans l’édition des textes bilingues.

Dans sa longue introduction (130 pages), l’auteur s’ap-
puie sur la découverte de ces trois textes pour offrir une
perspective inédite sur la vie d’Ibn Sînæ. Ces épîtres témoi-
gnent de l’âpre lutte que le philosophe dut mener pour
asseoir sa position sociale et sa notoriété auprès du vizir
de Îamaƒæn. D’après l’auteur, il existe une convergence
entre les divers modes d’exposition de la pensée d’Ibn Sînæ
(traités philosophiques sur le mode péripatéticien, poèmes,
traités allégoriques, etc.) et les divers épisodes de «[son]
parcours socio-professionnel» (p. 99). Cette approche per-
met selon l’auteur d’expliquer qu’à la fin de sa vie, Ibn Sînæ,
qui, vivant auprès de ©Alæ’ al-Dawla à IÒfahæn, vit alors ré-
solus ses problèmes économiques, put enfin abandonner
BCAI 18 – 2002
AI 18 (2002) Michot Yahya : Ibn Sīnā. Lettre au vizir abū Saʿd, recensé par Mery
IFAO 2026 BCAI en ligne
un mode d’exposition rigoureusement péripatéticien. Au
contraire, lorsqu’en 1015, il recherche la protection du vizir
Abº Sa©d, il lui faut se démarquer d’al-Kirmænî – piètre
connaisseur d’Aristote – en revendiquant un strict attache-
ment à la méthode aristotélicienne.

Ce qu’il est possible d’affirmer avec certitude à la lec-
ture de ces épîtres, c’est que l’on a affaire à deux méthodes
et à deux conceptions de la philosophie radicalement dis-
tinctes. Aux intuitions fulgurantes de Kirmænî fondées sur
une utilisation abusive de l’imagination, Ibn Sînæ oppose la
nécessité d’user des règles de la logique aristotélicienne
pour fonder une démonstration; à une croyance vaine en
l’astrologie, le philosophe de Bu≈æræ oppose dans L’épître
sur le Décret [divin] la nécessité de croire en un décret
divin qui ordonne le tout de sorte que la nécessité préside à
son existence.

La Lettre au vizir abº Sa©d apporte pour sa part des
précisions très intéressantes sur certains points importants
de la théorie de la connaissance avicennienne. Notamment
en ce qui concerne l’articulation de deux sortes de juge-
ment – ceux de la puissance estimative d’une part, et ceux
de l’intellect d’autre part. Pour Ibn Sînæ, l’estimative exerce
une activité judicative qui dépend des sens et qui porte sur
le sensible. Le jugement (Ìukm) porté sur le sensible ne
peut être identifié ni à l’affection sensorielle, ni au jugement
intellectuel (al-taÒdîq), qui porte sur les intelligibles. Ainsi,
en ce qui concerne les réalités sensibles, l’activité judicative
de l’âme est assignée à l’estimative, qui gouverne toutes
les puissances perceptives (T.A.S., IV, 3, p. 162). Dans la
partie de la logique de la NaÏæt correspondant aux Seconds
Analytiques d’Aristote (Al-NaÏæt, éd. M. T. Dæne‡paÏº, Té-
héran, 1945, p. 112-115), Ibn Sînæ distingue huit types de
prémisses: les prémisses issues de l’expérience (al-
muÏaribæt), les prémisses transmises par une tradition
(mutawætiræt), les prémisses reçues (maqbºlæt), les pré-
misses issues de la puissance estimative (al-wahmiyyæt),
les prémisses réputées ou notoires (al-ƒæ’i©æt), les prémis-
ses d’opinion (al-maÂnºnæt), les prémisses inductrices d’une
représentation imaginative (al-mu≈ayillæt), les prémisses
rationnelles ou premières (al-awwaliyyæt). Parmi les juge-
ments issus de l’estimative, certains sont vrais et d’autres
faux. Comme exemple de jugement faux, Ibn Sînæ donne:
«Le monde se termine dans le vide» (ibid., p. 116). En ce
qui concerne les jugements vrais de l’estimative, c’est par
exemple le fait que cette puissance ne peut se représenter
deux corps dans un même lieu, l’intellect juge alors qu’un
même corps ne peut être en même temps dans deux lieux
différents. La force des jugements issus de l’estimative est
telle qu’ils restent valides pour l’estimative, alors même qu’ils
sont infirmés par l’intellect (ibid., p. 117). Il existe une dis-
position naturelle liée à l’intellect, qui conduit toujours au
vrai, et une autre liée à l’estimative par laquelle on obtient
parfois le vrai et parfois le faux. Tant que son jugement
porte sur le sensible, la puissance estimative est fiable, mais
dès qu’elle outrepasse ce domaine, alors elle se trompe. En
30
em Sebti

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE, SCIENCES

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
© IF
se fondant sur sa propre disposition naturelle et sur les
prémisses rationnelles, le jugement intellectuel peut accep-
ter ou refuser le jugement de la puissance estimative. Dans
la Lettre au vizir abº Sa©d, Ibn Sînæ revient sur les cas dans
lesquels l’utilisation de la puissance estimative est valide
dans l’établissement des prémisses (p. 21). Il rappelle les
limites du jugement fondé sur l’estimative (p. 31). L’estima-
tive ne donne pas à connaître l’essence de la chose, elle ne
permet pas de définir ce qu’elle imagine de telle ou telle
sorte, mais elle permet d’établir des hypothèses que l’intel-
lect validera en dernier ressort (p. 40). La fonction
heuristique de l’estimative dans le processus intellectuel
qui permet de définir la nature d’une chose est une thèse
importante de la doctrine avicennienne de la connaissance.
Cette épître apporte sur la question des éclaircissements
précieux qui méritent une étude minutieuse.

Un autre point de doctrine sur lequel la Lettre au vizir
abº Sa©d apporte des développements intéressants
concerne la méthode selon laquelle il convient de distin-
guer les concomitants non constitutifs de l’essence de ses
caractères essentiels (p. 15). La distinction entre l’essen-
tiel et le concomitant non constitutifs de l’essence joue
un rôle majeur dans le système avicennien et fonde l’ana-
lyse logique qui est au cœur tant de ses traités
métaphysiques que de sa doctrine de l’âme. Ainsi, Ibn Sînæ
détermine, grâce à cette distinction, les puissances de
l’âme comme des concomitants non constitutifs de son
essence, ce qui lui permet de caractériser l’âme comme
étant une substance immatérielle, simple et impassible.
C’est un bon usage de l’analyse logique qui permet de
distinguer «la différence entre la réalité de la chose et ce
qui est à comprendre par son vocable» comme l’indique
le philosophe dans l’épître (p. 27). Même dans ses traités
de métaphysique, c’est avant tout en logicien que procède
Ibn Sînæ. Dans la Lettre au vizir abº Sa©d, l’on voit le
philosophe défendre les vertus de l’analyse logique qu’il
oppose à une pratique de la philosophie fondée sur un
usage immodéré de l’imagination.

L’exposition des erreurs et des errements d’al-Kirmænî
qui affirme: «spontanément (bi l-badîhiyya), mon entende-
ment n’accepte que ceci» ou «ceci m’a été inspiré
(ulhamtu), m’est venu par inspiration» (p. 13), conduit Ibn
Sînæ à défendre sa propre méthode fondée sur un usage
rigoureux des règles de logique élaborées par Aristote dans
l’Organon. L’usage de la spontanéité (al-badîhiyya) et de
l’inspiration (wahm) sont strictement délimités. Celui de la
première est fondé sur la  distinction entre les prémisses
issues de l’intellect et celle issues de l’estimative ainsi que
l’établit la NaÏæt; quant à l’inspiration, elle ne joue aucun
rôle dans l’acquisition de la connaissance de l’universel.
Dans ses traités psychologiques, Ibn Sînæ laisse place dans
sa théorie de la connaissance à un type d’intuition intellec-
tuelle (Ìads) qui saisit directement le moyen terme du
syllogisme recherché sans recours à quelque préparation
que ce soit.
BCAI 18 – 2002
I 18 (2002) Michot Yahya : Ibn Sīnā. Lettre au vizir abū Saʿd, recensé par Mery
AO 2026 BCAI en ligne
L’intérêt de la Lettre au vizir Abº Sa©d est donc double.
Elle constitue, comme le souligne l’A., un témoignage histo-
rique important sur les luttes qui opposaient les savants en
ce début du XIe siècle. Dans leur recherche de protection et
de conditions décentes de vie, ils en étaient réduits à solli-
citer des hommes d’État pour arbitrer des conflits portant
sur des problèmes philosophiques d’une grande complexité.
D’un point de vue philosophique, elle apporte des préci-
sions précieuses sur des points de doctrine importants et
mériterait de faire l’objet d’une analyse approfondie.

Meryem Sebti
EPHE – Paris
31
em Sebti

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



