
BCAI 17 – 2001 171

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Werbner Pnina and Basu Helen (ed.), Modernity, Locality and the Performance of Emotion in Sufi Cults [Michel Boivin]

Werbner Pnina and Basu Helen (ed.),
Embodying Charisma.
Modernity, Locality and the Performance
of Emotion in Sufi Cults

London and New York, Routledge, 1998.
15 _ 23 cm, 243 p.

Ce livre, édité conjointement par Pnina Werbner et
Helen Basu, est formé de dix contributions qui portent sur
différents aspects du soufisme en Inde, au Pakistan et au
Bangladesh. La dernière contribution, signée par Charles
Lindholm, est une approche comparatiste du soufisme cha-
rismatique en Asie du sud et au Moyen-Orient. Le livre, divisé
en quatre parties, commence par une introduction consé-
quente rédigée par les deux éditrices du volume. La
deuxième partie est consacrée à «Incarner le lieu», la troi-
sième à «Exprimer l’émotion» et la quatrième à «Modernité
et charisme». La problématique centrale, sur laquelle
convergent les contributions, est exprimée dans une ques-
tion sise sur la quatrième de couverture: la modernité a-t-elle
signifié la fin du soufisme en tant que pratique religieuse
vivante?

Cette interrogation mérite d’être posée: que reste-t-il
de la pratique du soufisme dans ce monde musulman en
proie à différentes formes de radicalismes? L’ensemble des
contributions apporte des réponses, certes diverses, mais
qui témoignent toutes de la vitalité du soufisme, ainsi que
de son enracinement dans la pratique religieuse du sous-
continent. Parmi les contributions les plus intéressantes, il
faut signaler celle de S.A.A. Saheb sur le festival des éten-
dards qui a lieu dans le mausolée de Sahul Hamid Nagore
Andavar, situé près de Tanjore dans le Tamil Nadu (sud-est
de l’Inde). L’auteur voit dans ce culte des étendards un point
de convergence essentiel entre la sacralité des hindous et
celle des musulmans. Pour les hindous, les étendards sont
les symboles de la prospérité du mausolée placé sous le
royal patronage du roi de Tanjore. Pour les descendants du
saint, qui gèrent l’établissement, les étendards constituent
une représentation symbolique de ‘Alî, qui est dans la tradi-
tion locale le neveu du prophète mort en héros au cours du
Ïihæd (p. 62). On regrettera que l’auteur n’ait pas noté la
ressemblance de ces processions avec celles de Moharram.

Pnina Werbner a le mérite de proposer une contribu-
tion sur un aspect trop peu connu du culte dans les
mausolées soufis: l’offrande et le partage de nourriture
sanctifiée par les dévots. Le cadre de ce repas commun est
le langar. L’auteur cherche à mettre en relation le pèleri-
nage, l’échange sacré et le sacrifice perpétuel dans la loge
d’un saint soufi au Pakistan. Pour elle, le langar (le terme
est employé pour désigner la distribution communautaire
de nourriture plutôt que le lieu où elle se produit) s’appa-
rente à une forme de sacrifice perpétuel qui constitue un
moment symbolique clé de l’échange métonymique qui se
réalise pendant le pèlerinage au mausolée (p. 96). Il est

remarquable qu’à cette occasion, ce sont les femmes
appartenant aux plus hautes strates de la société musul-
mane du Panjab, des sayyids, qui préparent le repas,
récurrent les plats, nettoient les ustensiles de cuisine. Elles
accomplissent ce «service public» (≈idma) par amour de
Dieu, sachant qu’elles obtiendront en retour une récompense
spirituelle (Úawæb). Pnina Werbner est convaincue que ce
service «sacrificiel» et ce repas pris en commun permet-
tent de révéler la véritable nature humaniste et altruiste du
soufisme.

La contribution de Charles Lindholm, qui clôt l’ouvrage,
n’est pas la moins intéressante. L’auteur propose de recher-
cher pourquoi le soufisme charismatique a plus ou moins
disparu au Moyen-Orient, alors qu’il demeure influent en
Asie du sud. Notons que l’usage du terme «charisme»
illustre bien le retour en force des théories de Max Weber
dans l’orientalisme en général. Il est vrai que c’est un moyen
commode de désigner les différentes formes d’immanence
qui fleurissent dans le monde musulman. Pour Charles
Lindholm, la perte d’influence du soufisme au Moyen-Orient
provient de trois facteurs: l’ethos culturel égalitaire qui pré-
vaut dans la région, l’apparition d’idées modernistes et le
pouvoir très répressif de l’État central.

L’auteur signale que les chiites sont, avec les soufis,
les seuls musulmans qui crurent au maintien du charisme
après la mort de Prophète. Il ne mentionne cependant pas
que les mouvements politiques chiites qui, précise-t-il, n’ont
pas réussi à éviter deux écueils fatals: la rationalisation et
la démystification. C’est oublier tout l’aspect rituel et mys-
tique du chiisme charismatique, qui présente bien des
similitudes avec le soufisme. Par ailleurs, une question aurait
méritée d’être posée: certains phénomènes charismatiques
n’ont-ils pas survécu, en se métamorphosant, à diverses
formes de rationalisation? On pense en particulier aux
chiites imamites qui ont su marier l’autorité charismatique
de l’imam et la modernisation des pratiques religieuses.

Après avoir rappelé que le statut attribué à certains
«pôles» (qutb) était l’égal de celui attribué au Prophète,
l’auteur mentionne cependant le cas des Khojahs disciples
de l’Agha Khan. Charles Lindholm reconnaît qu’il n’est pas
évident du tout que les organisations soufies charismatiques
soient incapables de «s’ajuster» à la modernité (p. 216). Il
en conclut que le mysticisme musulman ne nécessite pas
obligatoirement le renoncement au monde. L’auteur en arrive
à l’analyse des facteurs qui expliquent le succès, non dé-
menti, du soufisme charismatique en Asie du sud. Il est
convaincu que les réformateurs n’ont pas réussi à dominer
le débat de la légitimité de telles pratiques, d’autant que de
nombreux cheikhs étaient en même temps des ulémas. Cela
dit, Lindholm considère que ce succès est temporaire du
fait que l’Asie du sud est située sur la périphérie du foyer
principal de l’islamité.

Reste le problème de la connexion de ce phénomène
avec la situation politique et culturelle du Moyen-Orient et
de l’Asie du sud. L’auteur souligne la difficulté intrinsèque

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Werbner Pnina and Basu Helen (ed.) : Embodying Charisma. Modernity, Locality and the Performance of Emotion in Sufi Cults, recensé par Michel Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 172

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

d’une approche comparative, accentuée encore par la très
grande complexité de l’univers culturel sud-asiatique. En
Asie du sud, le pouvoir colonial a laissé en place les sources
traditionnelles d’autorité et les formes historiques d’organi-
sation. Après les indépendances, les États sud-asiatiques
se sont développés sous la forme de sociétés relativement
ouvertes et démocratiques. Dans les pays où les musul-
mans sont minoritaires, l’auteur avance l’hypothèse que les
confréries ont pu donner du sens à la vie des musulmans
qui redoutaient, peu ou prou, la domination hindoue. Enfin,
Lindholm revient sur la question de l’égalitarisme en incri-
minant les modèles culturels basés sur la hiérarchie qui
prévalent dans l’environnement indien.

Michel Boivin
CNRS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Werbner Pnina and Basu Helen (ed.) : Embodying Charisma. Modernity, Locality and the Performance of Emotion in Sufi Cults, recensé par Michel Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


