| V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Hell Bertrand,
Possession et chamanisme.
Les maitres du désordre

Paris, Flammarion, 1999, 392 p., 13,5 x 22 cm.

Le livre de B.H. se présente comme un réexamen de
la question des cultes de possession dans le cadre de
I'ethnologie et de la sociologie, fondé a la fois sur une
enquéte de terrain menée par l'auteur auprés de confré-
ries Gnawa du Maroc et sur la comparaison entre les
données recueillies par d’autres chercheurs dans d’autres
aires (A. Métraux, R. Bastide, R. Hamayon...). La thése de
I'auteur est que chamanisme et possession vont ensemble
et ne doivent pas étre disjoints, car dans I'un comme dans
l'autre cas, c’est de la relation aux esprits qu’il est ques-
tion. On peut regretter que 'auteur ait pris le parti de ne
pas s’appuyer sur une monographie des Gnawa, qui aurait
été certainement un procédé supérieur de démonstration.
Peut-étre n’a-t-il pas voulu s’engager dans cette direction
en raison de I'existence du livre de Viviana Paques paru il
y a quelques années. C’est pour cela qu’il déclare dés I'in-
troduction : « Cet ouvrage n’est donc pas une monographie
sur la possession marocaine » (p. 16). Pour I'essentiel, la
démonstration, brillante, est bien menée. Elle est aussi
convaincante. On ne peut que souscrire a sa critique du
structuralisme (L. de Heusch et G. Rouget) comme a celle
des théories psychopathologiques de la possession. Sa
description des Gnawa comme « des messagers de I'invi-
sible » dont la «fonction sociale est au tout premier chef
de rendre pensable le malheur» (p. 102) est trés juste.
Leur action vise a rétablir I'unité entre le monde social et
l'univers, entre le monde humain et la nature. De nom-
breuses autres analyses, contenues dans ce livre trés
riche, sont passionnantes. De ce point de vue, I'ouvrage
de B.H. est stimulant. Si on met de c6té I'hypothése «réa-
liste » d’un chamanisme universel, qui ne sera pas discutée
ici, on peut remarquer que 'ouvrage de B.H. comporte deux
principales faiblesses. Lune d’origine méthodologique a
trait aux origines du noyau chamanique du culte des
Gnawa: 'auteur n’a pas réussi a se débarrasser des idées
d’emprunt et d’influence. Selon lui si 'on peut retrouver
un noyau chamanique dans les cultes Gnawa, c’est en
raison d’une influence du chamanisme asiatique via le
soufisme sur la religion maghrébine. Lautre faiblesse est
d’ailleurs étroitement liée a celle-ci: afin d’étayer cette dif-
fusion des conceptions chamaniques de I’Asie vers
I'Afrique, B.H. est obligé d’accorder une place démesurée
a ces conceptions dans la civilisation islamique classique.

Apres avoir rappelé les origines négro-africaines des
populations noires dans le Maghreb, qui se sont intégrées
au sein de la Umma grace a la figure mythique de Bilal,
Compagnon abyssin du Prophéte, B.H. écrit : « Faut-il pour
autant considérer la pratique actuelle des Gnawa comme
la survivance d’un culte animiste subsaharien en pleine
I

Afrique du Nord musulmane ? Certainement pas, a mon
avis. Si la présence d’éléments issus de rituels bambara,
songhay ou hausa est indéniable, nous allons compren-
dre que la symbolique des Gnawa procéde, de nos jours,
autant du chamanisme islamisé d’Asie centrale que de
croyances strictement africaines » (p. 12-13). Le seul ar-
gument invoqué pour étayer cette importante thése est
que la connaissance des chants en idiomes africains s’est
éteinte. Ainsi tout en reconnaissant une origine africaine
au culte des Gnawa — ce qui serait incompréhensible autre-
ment —, B.H. cherche a le rattacher, en forgant les faits, a
la culture d’Asie centrale par le moyen essentiellement
du soufisme. Selon lui, I'islam maghrébin se distingue par
I'importance qu’y prend le culte des saints et les prati-
ques confrériques (p. 46). « Or, soutient B.H., la rencontre
entre le soufisme et le chamanisme est historiquement
un fait établi pour les spécialistes d’autres terres
d’islam...la forme orthodoxe du culte de possession soufi
[y] a intégré de nombreux éléments empruntés au cha-
manisme qui prévalait dans ces régions avant leur
islamisation » (p. 46). D’ol cette conclusion de l'auteur:
«Le soufisme maghrébin a trés probablement subi
l'influence de ce chamanisme islamisé » (p. 47). Cette
thése outranciére affaiblit considérablement I'analyse dé-
veloppée. On ne comprend pas pourquoi, puisque 'auteur
pose le probléme de 'islam et du soufisme maghrébins, il
ne cite pas les nombreux travaux sur ces sujets: A. Bel
et J. Berque, pour ne citer que ceux-la, auraient été sur-
pris par une telle approche. Par ailleurs le soufisme est
un phénomene bien trop vaste pour étre réduit a quelques
caractéres: s'il est possible que le soufisme d’Asie cen-
trale a pu subir I'influence des cultes pré-islamiques, on
ne peut soutenir cela au sujet du soufisme ancien, né dans
les trois premiers siécles de I'islam. Venons-en au probléme
essentiel ; B.H. reléve des traits dans le culte des Gnawa
qui lui semblent paralléles a ce que d’autres chercheurs
ont relevé dans diverses formes de chamanisme. Admet-
tons que cela soit le cas. Pourquoi vouloir a tout prix rendre
compte de cette similitude par I'influence du chamanisme
asiatique sur I'islam maghrébin via le soufisme ? La thése
de l'auteur n’aurait-elle pas gagné plus de force s'il s’était
contenté de comparatisme ? En effet cela irait dans le sens
d’'une homologie fondamentale et structurale: dans des
aires culturelles éloignées, on rencontre des attitudes ri-
tuelles similaires.

Pour B.H., la catégorie de chamanisme est
généralisable a 'ensemble des situations ol existent des
phénomenes de transe et de possession: il part du pré-
supposé de «I’existence d’un substrat commun des
représentations ; par-dela la diversité des rituels, il existe
un noyau du chamanisme » (p. 24). Comme le théme du
voyage est tout de méme essentiel dans le chamanisme,
B.H. croit le retrouver jusque dans I'islam. C’est pour cela
qu'il n’hésite pas a s’appuyer sur des textes soufis ou il est
question du fana’ (p. 45) en interprétant cet état comme

| BCAI 17 - 2001 169 |

BCAI 17 (2001) Hell Bertrand : Possession et chamanisme. Les maitres du désordre, recensé par Mohammed Hocine Benkheira
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

un voyage de chamane. Lobjection que I'on peut faire est
simple : le soufisme n’avait-il pas déja comme modéle le
voyage dans le Ciel du Prophéte (isra’, mi‘rag), dont il est
question aussi bien dans le Coran que dans le Hadit?

Plusieurs faiblesses de I'ouvrage tiennent moins a la
problématique — qui est forte et pertinente — qu’a une
méconnaissance de I'islam. Par exemple, il n’est pas pen-
sable de présenter ‘Abd al-Qadir al-Gilani comme «le plus
grand saint exorciste du monde musulman» (p. 48).
A propos de ce dernier on doit s’efforcer de distinguer le
personnage historique — savant et soufi hanbalite — de la
figure Iégendaire qui s’est construite au fur et @ mesure
du développement et de I'implantation de la confrérie dont
il est I'ancétre éponyme, notamment au Maghreb ou il est
particuliérement vénéré. Ailleurs on apprend avec stupeur
que les pélerins subissent a La Mecque un «endoctri-
nement wahhabite » (p. 143). Certes la doctrine officielle
en Arabie est le wahhabisme mais le pélerinage n’est pas
un camp de scouts, ou de “méchants” prédicateurs incul-
quent leurs idées aux pélerins. Il nest pas vrai non plus
que le culte des saints soit une caractéristique du seul
islam maghrébin.

Les erreurs les plus graves sont commises par
l'auteur au sujet du Sahih de Buhari (m. 256/869). B.H.
croit tirer argument des origines du grand traditionniste
sunnite en relevant qu’il est de Transoxiane « région d’Asie
centrale historiquement située a la confluence des empires
turcs et mongols » (p. 49). Aussi n’hésite-t-il pas a écrire
que le Sahih « n’en est pas moins enveloppé d’une notoire
aura d’occultisme a la suite des lectures ésotériques qu'il
suscita au cours des siécles ». Il ajoute : « Les croyances
populaires maghrébines lui attribuent une puissance ma-
gique redoutable et de nombreux interdits rendent sa
manipulation réservée aux seuls initiés » (/dem). Primo,
Buhari n’a jamais prétendu avoir consigné dans sa com-
pilation un enseignement recu dans sa province d’origine ;
au contraire il a fait la chasse a de nombreuses traditions
prophétiques qui lui semblaient fausses ou douteuses. Par
ailleurs ces traditions circulaient dans I'ensemble moyen-
oriental entre la péninsule Arabique et I'lrak. Qu’il soit
lui-méme originaire d’Asie centrale n’a eu aucune influence
sur I'ouvrage dont il est I'auteur. Secundo, certes comme
la plupart des autres collections de traditions, la compila-
tion de Buhari contient de nombreux textes de caractére
mythique ; et elle a donné lieu & de nombreux commen-
taires ("), mais on serait bien en peine d’en trouver un qui
puisse relever de I'occultisme, a moins que B.H. fasse
référence a un autre type de lecture. Tertio, il se peut que
les Gnawa attribuent au Sahih «une puissance magique
redoutable », mais ils sont les seuls au Maghreb a adop-
ter cette attitude. Habituellement, c’est plutét le Coran qui
occupe cette place. En tout cas, il aurait été utile que B.H.
donne plus d’informations sur ce probléme.

Pour finir, 'ouvrage de B.H., qui est passionnant et
également utile, risque a cause de ces menues faiblesses
I

d’étre mal recu dans le milieu des islamisants. On peut
les inviter & étre indulgents pour un auteur dont la spécia-
lité n’est pas l'islamologie et d’aller a I'essentiel, 'analyse
du phénomeéne de la possession.

Mohammed Hocine Benkheira
EPHE, Paris

(1) Hattabi (m. 388/998), Ibn Battal (m. 449/1057), Nawawi (m. 676/
1278), Kirmani (m. 786/1384), Ibn Hagar (m. 852/1448), ‘Ayni (m. 855/
1451)...

| BCAI 17 - 2001 170 |

BCAI 17 (2001) Hell Bertrand : Possession et chamanisme. Les maitres du désordre, recensé par Mohammed Hocine Benkheira
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


